
Leonardo A. Morales Hernández1

Resumen
Objetivo: Promover la salud y la salud mental en un proceso de construcción mutua con la 
comunidad nativa, a través de la investigación realizada en este grupo étnico, en medio de 
un proceso de descolonización y reindigenización, en el que la recuperación de su memoria 
ancestral es fundamental en su identidad y sus prácticas médicas indígenas tradicionales. 
Fechas y lugares de ejecución del estudio: la investigación se realiza entre 2012 y 2014, en 
el Municipio de Cota, Cundinamarca, Colombia, en la comunidad muisca. Métodos: se hace 
el abordaje desde una mirada de la salud en Occidente analizando su fragmentación y la 
disociación de la salud y la salud mental, a través de la aparición histórica de la medicina 
alternativa, con su papel integrador, en contraposición y complemento al modelo biomédico 
clásico, en el cual la musicoterapia comunitaria evoluciona como una alternativa de abordaje 
integral de la salud y de la salud mental en el ámbito de las intervenciones comunitarias. 
Resultados: con la práctica de la musicoterapia, se busca fortalecer las prácticas culturales 
partiendo de los contenidos que ya poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado como un todo participativo orientado a la salud, 
recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo global y desplegarlo hacia la propia 
comunidad buscando la promoción de la salud global, integradora de la salud mental. Con-
clusiones: debido al fortalecimiento de las características de identidad y cultura, el lenguaje 
de la musicoterapia como aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a construir 
vínculos de justicia y equidad; por otro lado, como terapia alternativa, la musicoterapia comu-
nitaria permite la reconstrucción del concepto de salud integral dentro, con y desde la comu-
nidad; esta práctica incluye el conocimiento y los capitales culturales en una narrativa contra-
hegemónica que busca la reinterpretación-comprensión de la situación social.

Palabras clave: Musicoterapia, salud, salud mental, salud global, terapias complementarias 
(DeCS).    

1   Doctor en salud pública, Universidad Nacional de Colombia. Médico psiquiatra. Magíster en musicoterapia y homeopatía. Especialista en gerencia de 
instituciones de seguridad social en salud, 2017. Bogotá, Colombia.

Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

La reconstrucción del concepto 
integral de salud y la musicoterapia 
comunitaria

Reconstruction of integral concept of health and 
community music therapy

Reconstrução do conceito integral de saúde e 
musicoterapia comunitária

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-



Abstract
Objective: To promote health and mental health in a process of mutual construction with the 
native community, through research conducted in this ethnic group, in the midst of a process 
of decolonization and reindigenization in which the recovery of their ancestral memory is and 
places of fundamental in their identity and traditional indigenous medical practices. Dates of 
execution of the study: It is carried out between the years 2012 to 2014 in the Municipality 
of Cota Cundinamarca, Colombia in the Muisca community. Methods: The approach is made 
from a perspective of Health in the West analyzing its fragmentation and the dissociation of 
Health and Mental Health through the historical appearance of Alternative Medicine with its 
integrating role in opposition and complement to the classic Biomedical model in where the 
Community Music Therapy evolves as an alternative of integral approach of the Health and 
the Mental Health in the scope of the community interventions. Results: With the practice of 
Music Therapy, the aim is to strengthen cultural practices based on the contents already 
possessed by the members of the community, to reconstruct subjectivity, to obtain meaning 
and meaning as a participatory whole oriented to health, to recover the totality and power of 
global narrative language and deploying it towards the community itself seeking the promo-
tion of global health, integrating mental health. Conclusions: Due to the strengthening of the 
characteristics of identity and culture, the language of music therapy as an approach to com-
munity work helps to build bonds of justice and equity, on the other hand as alternative thera-
py, Community Music Therapy allows the reconstruction of the concept of health integral 
within, with and from the community; This practice includes knowledge and cultural capitals in 
a counter-hegemonic narrative that seeks reinterpretation-understanding of the social situation.

Keywords (MeSH terms): domiciliary care, home care, home care services, pediatrics, 
children.

Resumo
Objetivo: Promover a saúde e a educação em um processo de construção da sociedade com 
a comunidade nativa, como a pesquisa realizada em conjunto com o grupo étnico, em um 
processo de descolonização e reindigenização no qual a recuperação de suas memórias ances-
trais fundamental en su identidad y prácticas médicas indígenas tradicionales. Fechas e 
espaços de ejecção do estúdio: Se realiza entre os anos de 2012 a 2014 no Município de 
Cota Cundinamarca, Colômbia na comunidade Muisca. Métodos: Escolhendo a situação da 
Saúde no Ocidente analisando a fragmentação e a dissociação da Saúde e da Mental Mental 
para o Aparelho da Medicina Alternativa com o seu Agente de Integração na Alternativa e Com-
pliance para o Modelo Biomédico clásico en em la musicoterapia evolucioning as una alternative 
of enchanting integral of the Salud and de la Salud Mental en el ambito of the intervenciones 
comunitarias. Resultados: Com a prática da Musculação para a obtenção das melhores práticas 
culturais que participam nos contos que representam os miembros da comunidade, reconstruir 
a subjetividade, demonstrar o sentido e a importância como um todo participativo orientado à 
saúde, recuperar a totalidade e o poder delguaje narrativo global y desplegarlo hacia la propia 
comunidade buscando a promoção da saúde global, integradora da saúde mental. Con-
clusões: Devido ao fortalecimento das características de identidade e cultura, a linguagem da 
musicoterapia como uma abordagem ao trabalho comunitário ajuda a construir laços de justiça 
e equidade, por outro lado, como terapia alternativa, a Musicoterapia Comunitária permite a 
reconstrução da conceito de saúde integral dentro, com e da comunidade; Essa prática inclui o 
conhecimento e os capitais culturais em uma narrativa contra-hegemônica que busca a reinter-
pretação-compreensão da situação social.

Palavras-chave Musicoterapia, Saúde mental, Saúde global, Terapias complementares 
(DeCS).

Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

28  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 29



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 30  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 31



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

32  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 33



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 34  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 35



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 36  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 37



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

38  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

Cooper D. La muerte de la familia. Buenos Aires: 
Paidos; 1972.

Villar-Gaviria A. El niño otro oprimido. Bogotá: 
Editorial Carlos Valencia; 1973.

Molina C. Cátedra UNESC. Bogotá: Editorial 
Universidad Externado de Colombia; 2005.

Asociación Colombiana de Psiquiatría (ACP). 
Propuesta de la Política en el campo de la salud 
mental. Bogotá: ACP; 2009.

Bateson G. Espíritu y naturaleza. Buenos Aires: 
Amorrourtu; 2011.

Pinheiro R, Luz M. Práticas Eficazes x Modelos 
Ideais: Ação e Pensamento na Construção da 
Integralidade. En R. A. Pinheiro, Construção da 
integralidade: cotidiano, saberes e práticas em 
saúde. Rio de JAneiro: Ed. Rio de Janeiro: 
IMS/UERJ-CEPESC-ABRASCO; 2007.

Pavlicevic M, Ansdell G, Ruud E, Stige B. Commu-
nity music therapy. UK: ED Jessica Kingsley Publi-
shers; 2004.

Benenzon RR. Manual de musicoterapia. Barcelo-
na; 1981.

Taylor D. Fundamentos biomédicos de la musicote-
rapia. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 
Maestría en Musicoterapia; 2010.

Lichtensztejn M. Música y medicina, la aplicación 
especializada de la música en el área de la salud. 
Argentina: Ediciones Elemento; 2009.

Llinás R, Chuchland P. El continuum mente-cere-
bro, procesos sensoriales. Bogotá: Universidad 
Nacional Unibiblos: Universidad del Rosario; 2006.

Montañés-PMR. Neurociencias en el arte. Bogotá: 
Universidad Nacional de Colombia; 2001.

Bruscia K. Modelos de improvisación en musicote-
rapia. Salamanca: Agruparte; 1999.

Klefbeck J, Dabas E. Terapia de red un método de 
tratamiento en situaciones de crisis. Sistemas 
Familiares. 2000:47-63.

Sluzky C. La red social: frontera de la práctica sisté-
mica . Barcelona: Editorial Gedisa; 1996.

Stige B. The relentless roots of community music 
therapy. Voices: A world forum for music therapy. 
2002.

Quintero A. Salsa, sabor y control: sociología de la 
música tropical. México: Siglo XXI editores; 1999.

Breihl J. Epidemiología Crítica, ciencia emancipa-
dora e interculturalidad. Buenos Aires: Luagar 
Editorial; 2003.

Andrade E. Los demonios de Darwin, semiótica y 
termodinámica de la evolución biológica. Bogotá: 
Universidad Nacional; 2003.

Frenk J. La crisis de la salud pública: Reflexiones 
para el debate. Nueva York: OPS; 1992.

Capra F. El tao de la física. Barcelona: Sirio; 2007.

Almeida-Filho N, Coutinho D. A Causalidade, 
Contingencia, Complexidade o futuro do conceito 
de risco. Rev Saúde coletiva Rio de Janeiro, 
2007;17(1):95-137.

Hipócrates de Cos. Juramento hipocrático y trata-
dos médicos. Argentina: Editorial Gredos S.A.; 
1999.

Sigerist H. Civilización y enfermedad. Fondo de 
cultura económica. Mexico: Fondo de Cultura 
económica; 1946.

Cipolla CM. Miasmas y humores. En contra un 
enemigo mortal e invisible. (M. Carol, Trad.) Barce-
lona: Crítica; 1993.

Amaral de Sousa E, Luz M. Bases socioculturais 
das práticas terapéuticas alternativas. História, 
Ciencias, Saúde-Manguinhos. 2009;16(2):393-405.

Hahnemann S. El organon de la medicina. 6ta. 
edición. (W. Boericke, Trad.) Buenos Aires: Editorial 
Albatroz; 1921.

Bourdieu P. Sociología y cultura. México: Editorial 
Grijalbo; 1990.

Hernández M. La salud fragmentada en Colombia 
1910-1946. Bogotá: Editorial Universidad Nacional 
de Colombia; 2002.

Cooperativa de Hospitales de Antioquia (COAN). 
Redes integradas de servicios de salud. Una apro-
ximación desde Antioquia. Medellín: COHAN; 2012.

Hahnemann S. Doctrina y tratamiento homeopático 
de las enfermedades crónicas. (E. Flores, Trad.) 
Buenos Aires: Albatros; 1983.

Padilla J. Tratado de sanación en el arte del soplo. 
España: Editora Escuela Neijing; 1999.

Cooper D. Psiquiatría y antipsiquiatría. Buenos 
Aires: Paidos; 1972.

Szasz T. El mito de la enfermedad mental. Buenos 
Aires: Paidos; 1961.

Ruud E. Music therapy – history and cultural 
contexts. Two major new texts on music therapy. 
Nordic Journal of music therapy. 2000;9.

Universidad de los Andes. Antropología social 
[internet]. 2008 [citado 2017 jul. 18]. Disponible em: 
http://www.antropologiavisual.net/2008/los-soni-
dos-invisibles/

Leale H, Peirano R. Vulnerabilidad y arte. Experien-
cias creativas como espacios de salud en áreas 
marginales urbanas. En G. y. En Zaldúa, Praxis 
psicosocial comunitaria en salud, campos epistémi-
cos y prácticas participativas. Buenos Aires: 
Eudeba; 2010. pp. 233-7.

Pellizzari P, Rodríguez R. Salud, escucha y creativi-
dad, musicoterapia preventiva psicosocial. Buenos 
Aires: Ediciones Universidad del Salvador; 2005.

Pellizzari P. Crear salud, aportes de la musicotera-
pia preventiva-comunitaria. Buenos Aires: Patricia 
Pellizzari Editora; 2011.
                                   
Jimeno M. Lenguaje subjetividad y experiencias de 
violencia, en sujetos del dolor, agentes de dignidad 
VEENA DAS. Bogotá: Francisco Ortega; 2008.

Recibido para evaluación: 
20 de septiembre de 2017

Aceptado para publicación: 
9 de abril de 2018

Correspondencia
 

Leonardo Morales
leoaph2007@gmail.com

                      

1.

17.

2.

3.

4.

5.

6.

7.

8.

9.

10.

11.

12.

13.

14.

15.

16.

Referencias

La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 39



Introducción
El presente escrito hace inicialmente una exposición 
sobre la localización del observador frente a los objetos 
de conocimiento —y, por ende, en la ciencia—, y luego, 
un recorrido sobre el proceso de fragmentación del 
individuo y de la salud por parte del paradigma dominan-
te en Occidente y su mutua influencia sobre la medicina; 
se hace un análisis sobre la crisis y el cambio de para-
digma hacia la década de 1960 y el desarrollo de otras 
opciones de reconstrucción del concepto de salud 
integral, como lo es la musicoterapia comunitaria, a 
través de la pregunta: ¿Cómo se reconstruye el concep-
to de salud, y cómo se lo aborda desde la musicoterapia 
comunitaria?

La concepción de la salud para lo que se ha denominado 
Occidente —cuyo concepto corresponde a algunas 
clasificaciones que pueden ser imprecisas, tomando en 
cuenta que los criterios para esta división no son 
realmente claros, y que algunos clasifican como la 
herencia greco-romana— ha tenido una evolución que 
en su devenir histórico legó un concepto de salud 
basado, principalmente, en los principios positivistas y 
los métodos empírico-analíticos (1), con una perspectiva 
epistemológica externalista (2) que fragmentó al indivi-
duo, alejó al hombre de la naturaleza, centró el interés 
en la causalidad lineal, hizo de la medicina un artículo de 
mercado y fomentó el individualismo dentro de un siste-
ma capitalista que hizo crisis durante la década de 1960. 
Por lo menos, en cuanto a salud se refiere, esta crisis se 
hizo manifiesta en cuanto expectativa existente frente a 
la resolución de los problemas de salud en las comuni-
dades y en cuanto al sistema educativo médico vigente, 
entre otros (3); ello trajo como consecuencia, entre 
otras, la reevaluación del concepto de salud, la reeva-
luación del sentido de la vida y la búsqueda de respues-
tas en otros paradigmas. Ello se observó de manera 
manifiesta en la reorientación de la salud colectiva de 
hoy como una recomposición del concepto de salud, en 
el ejercicio mismo de la salud pública y de las diferentes 
prácticas orientadas hacia la restitución de la salud, 
donde se habla de salud para no hablar exclusivamente 
de medicina como un acto ejercido por el médico. De 
igual manera, la medicina alternativa aparece hacia esa 
misma década (1960), como una opción de la recompo-
sición del concepto de salud, nutriéndose de diversas 
fuentes y apuntando a un cambio en el ejercicio, tanto de 
las profesiones vinculadas a la salud como de la salud 
pública misma. Aquí se utiliza el término de medicina 
alternativa para hacer una diferencia con el ejercicio y 
las prácticas de la medicina hegemónica de Occidente; 
dentro de las alternativas existen más de 60 opciones, 
aunque, en realidad, lo alternativo no es la aparición de 
una de estas prácticas aisladas, sino la reconstrucción 
del concepto de salud de una manera integral. En lo 
sucesivo, se hará énfasis en la musicoterapia como uno 
de los componentes de la medicina alternativa, y que 
actualmente hace parte del campo de la medicina com-
plementaria, el cual se refiere a la actividad en la que, 
desde diferentes saberes o sistemas médicos, se trata 
de brindar a las personas soluciones integrales a sus 

problemas de salud, como, por ejemplo, las “clínicas del 
dolor” o los “cuidados paliativos”, entre otros.

Planteamiento o discurso del obser-
vador según la posición que ocupe 
respecto a la observación de la natu-
raleza (internalista vs. externalista)

Clásicamente, se ha presentado la discusión en los 
niveles ontológico y epistemológico acerca de cómo se 
conciben los objetos existentes en el mundo; la vida y la 
salud serían algunos de ellos.

Refiriéndonos a la división hecha por Aristóteles 
(384-322 a. C.), las causas para explicar los fenómenos 
se pueden clasificar en: 1) material, o lo que compone el 
objeto; 2) eficiente: las fuerzas o las energías que lo 
mueven; 3) formal, o el plan de la organización o la 
estructura; 4) final, que es el motivo o la razón que hizo 
que una estructura emergiera.

Utilizando la división arbitraria de Occidente-Oriente, se 
puede decir que en la ciencia de Occidente se observó 
un predominio de la comprensión del mundo basada 
solo en las dos primeras causas mencionadas, con un 
modelo mecanicista que tuvo como autores fundamen-
tales en su estructuración a Bacon, Descartes y Newton, 
y cuyos supuestos principales son: 1) la existencia de un 
nivel fundamental de descripción; 2) la naturaleza (para 
el caso, la de la salud) tiene una descomponibilidad; 3) 
las leyes físicas (y, por lo tanto, los principios explicati-
vos de la salud) son eternas e inmutables; 4) todo es 
mensurable y cuantificable (considera este planteamien-
to que si algo no es medible, no existe); 5) ausencia de 
propósitos o finalidades intrínsecas en la materia (a tal 
punto que un criterio de cientificidad fue excluir esa 
causa final aristotélica de su epistemología).

El materialismo-mecanicismo en su forma de concep-
tuar el cosmos explicó los fenómenos basándose en la 
descomponibilidad de la materia. Según el autor que 
explicara esta composición, los entes variaron en su 
nominación; así, eran seres para Laplace; objetos, para 
Descartes; corpúsculos, para Newton (1. Causa mate-
rial) y por otra parte las fuerzas que lo movían (2. Causa 
eficiente), reduciéndose la realidad y de esta forma la 
“explicación”. En la salud, el concepto mismo de “expli-
cación” pretende explicitar en términos formales la com-
posición y las leyes que rigen la naturaleza del mundo 
reduciendo ahora a un lenguaje verbal e idealmente 
matemático los fenómenos, en contraposición con el 
concepto de comprensión, que pretende hacer una 
representación en un nivel verbal, o en alguna forma de 
lenguaje, de los fenómenos, reconociendo que las com-
prehensiones pueden ser variables según los métodos 
utilizados. Por otro lado, es importante aclarar que el 
término salud, es posterior a la discusión de materialis-
mo-mecanicismo, por lo tanto, de manera estricta, sería 
un arcaísmo, más sí se encontraba el de "enfermedad”, 
reduciéndolo a un componente material macroscópico 

y/o microscópico y a las fuerzas físicas exclusivamente 
que lo mueven (materia y energía), en una dualidad 
permanente. Desde este planteamiento, la vida misma 
es entendida como un proceso mecánico, determinado 
por leyes universales, y, por ende, susceptible de ser 
completamente reducida a niveles matemáticos (2).

En concordancia con Laplace, se consideró que el mundo 
(para el caso, la salud) era totalmente cognoscible:

un ser inteligente que en un instante dado conociera 
todas las fuerzas que animan la naturaleza y las 
posiciones de los seres que la forman, y que fuera lo 
suficientemente inmenso para poder analizar dichos 
datos, podría condensar en una única fórmula el 
movimiento de los objetos más grandes del universo 
y el de los átomos más ligeros: nada sería incierto 
para dicho ser, tanto el futuro como el pasado 
estarían presentes ante sus ojos”. A este pretendido 
ser inteligente algunos autores le han llamado “el 
demonio de Laplace”. Citado por Andrade (2)

Así, solo eran necesarias herramientas que permitieran 
sumar este saber para darle organización, se otorgó a la 
matemática la función de reducir las imprecisiones y se 
le dio cabida a la estadística como herramienta principal 
para reducir la incertidumbre de la variabilidad; de esta 
manera, para finales del siglo XIX y principios del XX, a 
la física se la consideró la rectora del conocimiento y la 
vanguardia del determinismo. Esta dirección rectora 
hizo crisis cuando la física cuántica encontró, finalmen-
te, que la posición del observador alteraba la lectura 
pretendidamente “objetiva” respecto a lo observado, y 
que el aparato teórico, al que se consideraba infalible, 
tenía grandes incertidumbres que no podían ser resuel-
tas desde su propia epistemología y su metodología (4).

Vale la pena citar la frase de Albert Einstein respecto a 
su propia posición sobre el uso de la matemática como 
una herramienta reduccionista “en lo que las leyes mate-
máticas se refieren a la realidad, no son ciertas; y en lo 
que son ciertas, no se refieren a la realidad” (citado por 
Capra) (4).

Así, desde el punto de vista epistemológico la “explica-
ción del mundo” se fue haciendo más incierta; es decir, 
ese determinismo mecanicista al tratar de llegar hasta 
sus últimas consecuencias de composición de la materia 
se encontró con el indeterminismo, y así, sus principios 
fundamentales, basados en la física newtoniana reduc-
cionista y la matemática, se quedaron sin piso.

Desde este criterio mecanicista, la ciencia ha realizado 
una observación que puede llamarse externalista, y sus 
características serían: 1) El sujeto es un observador 
externo, la descripción se hace de una manera completa 
y acabada; 2) Este sujeto u observado se mueve en una 
escala macro. En cuanto a la jerarquía observacional, el 
observador se encuentra en el nivel inmediatamente 
superior al descrito; la finalidad de la descripción es 
hacer predicciones deterministas. En cuanto a las leyes 
naturales, estas tienen formulaciones a priori sobre ellas 

mismas; su perspectiva tradicional es mecanicista y la 
metáfora cognitiva es “el demonio de Laplace” (2).

Considerando no solo las dos primeras causas aristoté-
licas, sino haciendo un énfasis en las tres últimas, se ha 
desarrollado otra forma de observar el mundo, y a la 
cual se puede llamar vitalista; en dicho planteamiento, 
se considera que:

Hay propiedades que emergen de las situaciones o 
de los fenómenos cuando se encuentran funcionan-
do en conjunto (es decir, el todo es diferente a la 
suma de las partes), los sistemas no se pueden 
descomponer; es necesario tener cautela con las 
leyes de carácter universal ya que “el orden de la 
naturaleza es producto de una reconstrucción 
racional”, una actitud social de construcción y 
elaboración a partir de hipótesis y modelos. (2)

Por otro lado, se considera que existe una dimensión 
cualitativa que es irreducible a lo cuantitativo, donde 
existen propósitos y finalidades en la naturaleza viviente.

Aunque no se lo ha asociado clásicamente a esta 
epistemología, Blas Pascal (1623-1662), filósofo y 
matemático contemporáneo y contradictor de Descar-
tes, planteó conceptos compatibles con esa visión 
como: “las verdades son circunscritas a las regiones en 
las cuales la experiencia fue producida, la naturaleza no 
obedece leyes universales y las relaciones con los obje-
tos no son naturales, son construidas” (5), pero tales 
ideas no recibieron suficiente atención ni desarrollo en 
esa época.

Este vitalismo en Occidente tuvo uno protodesarrollo en 
la filosofía de Heráclito, quien consideraba que el 
mundo se encontraba en un continuo cambio, en un 
eterno devenir nacido de la interacción dinámica y 
cíclica de los opuestos (4), pero tampoco desarrolló con 
más amplitud su planteamiento. Mucho tiempo después, 
esta idea es retomada en Europa, y tuvo su asentamien-
to en la filosofía romántica alemana del siglo XVIII; 
también, en Francia, con Diderot, y posteriormente, con 
Lamarck, quien considera que la característica propia 
de la vida es la organización, y, por ello, estar organiza-
do tiene un sustrato mínimo de impulso que se puede 
llamar principio vital (2).

Con toda claridad, este planteamiento alude a las 
causas formal y final (principio vital que organiza), las 
cuales, en conjunto con la materia, forman la vida; la 
materia adquiere forma, “los organismos son totalidades 
autónomas capaces de auto-organizarse en sus fluidos 
orgánicos” (2).

Esta visión puede llamarse internalista, para diferenciar-
la de la primeramente descrita, pues obedece a otros 
principios, y considera que: 1) el papel del sujeto es el 
de observador interno participante; 2) las descripciones 
se consideran siempre incompletas y en curso; 3) la 
escala con la cual se evalúan las observaciones es de 
tipo micro —es decir, tiene validez solo para el contexto 

en el cual se está realizando la observación—. En cuanto 
a la jerarquía observacional, el observador está a la 
misma escala que el nivel por él descrito, la finalidad de la 
descripción comprende que se debe manejar la incerti-
dumbre local. En cuanto a las leyes universales, hace 
formulaciones a posteriori, su perspectiva tradicional es el 
vitalismo (también conocida como organicista u holista) y 
como metáfora cognitiva utiliza Los demonios de Maxwell 
(2). Se entiende, además, una característica intrínseca de 
un sistema determinado, en el cual el comportamiento de 
sus elementos sigue un curso por completo diferente del 
esperado por las leyes a priori; concretamente, en el caso 
de la termodinámica, se refiere a la concentración, 
aparentemente caprichosa, de las moléculas de los gases 
en dos compartimientos completamente distintos, aunque 
estén abiertos entre sí, en vez de realizarse el proceso de 
difusión simple, lo cual biológicamente está mediado por 
mecanismos enzimáticos y al nivel de los sistemas macro, 
por los procesos de información, por poner dos ejemplos 
sencillos. Es una restricción al azar, una bifurcación o un 
“capricho del demonio” (2) (a lo cual debe su nombre). 
Vale la pena aclarar que la restricción al azar (demonios 
de Maxwell), en los sistemas vivientes se refiere a la 
comunicación, al diálogo entre los individuos o los compo-
nentes de un sistema, y donde la información entra a 
formar un componente más dentro de la misma realidad; 
es decir, se desarrollan sistemas que se modifican entre 
sí en su relación con los otros, con alternativas insospe-
chadas y redes de información, y se avanza así hacia un 
universo cada vez más incierto. Con esta perspectiva, la 
información y su interacción “mutua” con la estructura de 
los fenómenos y con el observador mismo transforma la 
causalidad final.

No podríamos decir que una sola de estas visiones preva-
lece sobre la otra; más bien, según el objeto que se esté 
observando, puede haber ventajas en la epistemología y 
en la metodología utilizadas; por otra parte, esta visión 
“holística”, visión que trata de recomponer el todo 
integrando la visión de los diferentes observadores, consi-
deraría las cuatro causas aristotélicas (material, eficiente, 
formal y final) y, de esa manera, acercaría al observador, 
desde una visión occidental, a lo que podríamos llamar 
una ciencia de la complejidad; es decir, una visión integra-
tiva que trata de reconstruir el todo y de unir distinguien-
do, donde se tengan en cuenta lo interno y lo externo, 
donde la “in-formación” se considere un elemento funda-
mental para dar forma a la materia, donde lo interno de la 
organización se traduce como información y donde esta 
se organice en una sintaxis (orden de esta), una semánti-
ca (adquiriendo sentido y significado) y una pragmática 
(un lenguaje, el cual, para el caso de la musicoterapia, es 
un lenguaje corporo-sonoro-musical, que corresponda a 
las necesidades de los organismos —en este caso, a la 
salud—) y tenga utilidad en el conjunto de la salud de las 
personas, las familias y las comunidades.

El modelo biomédico
El modelo hegemónico, en nuestro sistema, el cual puede 
catalogarse como biomédico, muestra desde sus oríge-

enfermedades y limitando el espacio para el ejercicio del 
arte de cura” […] y la progresiva “fetichización de los 
equipamentos médicos, incluidos los fármacos” (9). Esta 
fragmentación y fetichización fue hábilmente utilizada al 
comienzo por la industrialización, y posteriormente, por 
el capitalismo; hoy día, es un principio fundamental de la 
organización de todas las prácticas que funcionan en 
torno a la “salud” de manera hegemónica y del mercado 
que las regula, lo cual se hace aún más evidente en la 
“era de la información”, donde el saber es llevado a 
patentes, industrias farmacéuticas, productos para 
medicamentos, insumos y equipos médicos, y así se 
convierte en una espiral perversa donde la relación 
tratante (médico)-paciente (usuario) está mediada por 
múltiples tecnologías que distancian cada vez más su 
interacción en el anonimato y la frialdad característicos 
del sistema economicista que caracteriza, particular-
mente, los actuales sistemas de salud. Un buen ejemplo 
de dicho anonimato es el Sistema General de Seguridad 
Social en Salud (SGSSS), de Colombia, instaurado por 
la Ley 100, y que en su aplicación distanció aún más la 
relación médico-paciente y fragmentó los servicios de 
salud en un aseguramiento donde el propio usuario 
ignora cuáles son sus derechos en salud, quién debe 
brindarlos y las llamadas “entidades promotoras de 
salud” (EPS), que operan de un modo bancario, buscan 
la manera de entorpecer el ejercicio de los derechos de 
los usuarios. Por otra parte, el Estado, con sus institucio-
nes y su legislación, es incompetente para garantizar de 
manera efectiva los derechos de los usuarios; especial-
mente, aquellos sin capacidad de pago.

Con el desarrollo de la teoría de los gérmenes y el 
manejo de las epidemias (en Inglaterra y sus colonias, 
durante el siglo XIX) la salud pública estructura un 
modelo de saber altamente numérico y analítico (la 
epidemiología clásica), y así e consolidó definitivamente 
el modelo mecanicista con metodología empírico-analíti-
ca como el patrón hegemónico y su asociación a la 
política, a la educación hegemónica institucional y al 
modelo de producción económica.

Ontológicamente esta racionalidad médica corresponde 
a un concepto trascendentalista (incluso, relacionado 
con la teodicea judeocristiana) donde el hombre está 
fuera del mundo y busca cada vez más ubicarse cogniti-
va, corporal, emocional y epistemológicamente, de una 
manera externalista, ante los distintos fenómenos, y, 
para el caso particular, a la salud y a la enfermedad 
“como un objeto extraño”.

Este modelo epistemológico —que lleva implícita la 
“utopía del desarrollo”, pues se consideraba que en una 
línea del progreso las naciones centroeuropeas, que 
estaban en la cúspide del desarrollo, y los demás 
países, incluidas sus colonias o los pueblos que fueron 
invadidos y despojados con ese pretexto, deberían 
seguir este camino, a su servicio, para hacer llegar hasta 
ellos “el culmen final de la civilización” (lo cual corres-
ponde a la dicotomía: civilización-barbarie)— prometió 
resolver, en los planos global y particular, la totalidad de 
las demandas de la población; en el campo de la salud 
en particular el modelo aspiró a aliviar el sufrimiento de 

la humanidad, e, incluso, ese “mal-estar difuso”, como lo 
dicen algunos autores (9), como son los problemas de la 
salud diaria que no llegan a ser fatales; sin embargo, las 
crisis económicas y sociales, las guerras que se presen-
taron a lo largo del siglo XX a escala mundial y local, la 
lucha de las superpotencias bélicas y las crisis de los 
valores que sostuvieron ese sistema hegemónico desen-
cadenaron crisis en el mundo; especialmente, en los 
países dominantes y sus colonias (impuestas y someti-
das por Occidente), con la aparición de la contracultura, 
la cual también manifestó en el “campo de la salud” (11).

Utilizando los conceptos de Bourdieu (11), el campo de 
lucha de la salud sería la red de relaciones objetivas 
entre posiciones (para el caso, la medicina hegemónica 
y la alternativa), que incluye un capital común (el saber, 
las personas usuarias y los recursos, entre otros), una 
dinámica de lucha por la apropiación de ese capital y una 
jerarquía (que está otorgada por las diferentes estancias 
sociales).

Se genera así, en esta dinámica, un espacio social que 
se crea en torno a la valoración de los hechos sociales; 
es decir, agentes con distintos habitus, entendido como 
un principio y un sistema clasificador de los niveles 
sociales —entendiendo los agentes como los funciona-
rios de salud y sus usuarios—. Es la historia hecha 
cuerpo y mente que ejerce control y apropiación, esta 
dinámica implica la totalidad de actos y pensamientos, 
se acerca al concepto que en otros sistemas teóricos se 
denomina rol y que compiten por los recursos (capitales) 
materiales y simbólicos; es decir, que los agentes juegan 
en una ilusio, entendida como una creencia que ellos 
tienen sobre las dinámicas de juego en las que participan 
los componentes de un campo que genera estructuras 
para seguir con el capital (conceptualizado como poder).

Es importante resaltar que, así como se encuentra 
fragmentado el concepto de objeto, de hombre y de 
salud, de modo similar, los sistemas de atención presen-
taron fragmentación en diferentes niveles: tanto en lo 
conceptual como en lo práctico y en lo social. No solo se 
presenta una conceptualización fragmentada, sino que 
en el ejercicio, para algunos autores, como Mario 
Hernández, desde el “campo social de la salud” se opera 
una “fractura originaria” de la organización de los servi-
cios de salud: dicha división, por ejemplo, en Colombia, 
se da en cuatro partes: 1) el campo de la higiene, 2) la 
atención médica para pobres, 3) la atención médica 
privada y 4) las personas ubicadas en la previsión y la 
seguridad social; con esta perspectiva, también es un 
reto para la salud pública la reintegración de los concep-
tos y los servicios (12). Aunque la ampliación de este 
concepto se encuentra por fuera de los alcances del 
presente texto, la reconstrucción de la integralidad de la 
salud por medio de las redes integradas de servicio de 
salud, es la principal opción que desde la salud pública 
se orientaría con buenos resultados, disminución de los 
costos y repercusiones sobre la calidad de los servicios 
y la calidad de vida de los individuos, las familias y las 
comunidades (13).

rapia se considera un mecanismo de empoderamiento y 
reconstrucción de sentido y significado en red, y un 
recurso para la salud pública.

En el contexto colombiano se puede hablar de que hay 
una multiplicidad de culturas desde las cuales se puede 
trabajar con sus propios recursos y sus valores: por ejem-
plo, la música rap y el arte hip-hop en los adolescentes de 
las comunidades de la Localidad de Ciudad Bolívar, en 
Bogotá, o la música de bandas populares interpretando 
currulaos en departamentos como Chocó, entre otros.

¿Cómo reconstruir el concepto integral de salud desde 
la musicoterapia? La posición personal del autor del 
presente escrito es similar a la de los autores que han 
trabajado el tema, donde se orienta la intervención musi-
coterapéutica a la reconstrucción de la salud a partir del 
trabajo corporo-sonoro-musical con la comunidad, en 
una epistemología que permite una relación mutuamen-
te interactuante, determinada y determinante, que incide 
de forma directa en su actividad práctica y transforma el 
sentido y el significado de su comunidad y de su socie-
dad, donde se coconstruye el significado de “lo saluda-
ble” a partir de los emergentes de dicha in teracción; en 
palabras de Almeida Filho (5):

La perspectiva de promoción y prevención crítica de la 
Salud Mental, nos permite (y nos impulsa) a pesquisar 
en estas experiencias: las características, los modos de 
trabajo y de organización, los impactos de la subjetividad 
(individual y colectiva), en la construcción de identidad, y 
en la producción de nuevas significaciones (citado por 
Leale y Peirano) (37)

     
Ahora bien, la experiencia de la musicoterapia comunita-
ria facilita la emergencia de narrativas vivas que recons-
truyen la concepción de ser humano integral y la salud 
como una actividad dinámica con sentimiento de auto-
nomía, responsabilidad y solidaridad. Algunos autores, 
como Cecilia Isla, prefieren utilizar el término musicopro-
moción para enfatizar el uso de la musicoterapia como 
“respuesta a la necesidad de orientar los servicios y la 
práctica en salud hacia un paradigma centrado en la 
salud positiva y no en la enfermedad” (36). La salud 
mental, por nombrar uno de los aspectos que fomenta-
rían la musicoterapia comunitaria, es una epigénesis de 
la relación mutua entre los diferentes individuos y su 
colectividad, de la intersubjetividad y la individualidad 
compartida; el arte es, así, una herramienta que permite 
la relación entre unos y otros, y que a través de la 
relación individuo-comunidad permite mecanismos auto-
constructivos de salud mental.

El ejercicio de la musicoterapia comunitaria en esta 
perspectiva permite el surgimiento de nuevas prácticas 
discursivas o estéticas, facilitadas por el fenómeno de 
contracultura, en el sentido de Pinheiro y Luz (22), 
donde se le da valor a una nueva estética de integración 
entre el hombre, la sociedad y la naturaleza, con el 
rescate de la teodicea inmanente (holismo), donde el 
hombre es parte de la naturaleza y se hace una reinser-
ción del individuo a la sociedad general con construcción 
de tejido social; es una perspectiva ecológica ambienta-

lista, a diferencia del individualismo hegemónico que 
caracterizó a Occidente; no en vano, esta perspectiva 
tiene relaciones con las prácticas orientales vitalistas en 
lo epistemológico, en lo médico y en lo artístico, entre 
otras prácticas.

En palabras Patricia Pellizzari,

(…) transitamos en un proceso de construcción de 
identidad subjetiva y comunitaria con el fin de arribar 
a una comunidad competente, en la cual la reflexión 
y los actos de voluntad participativa arrojen a un 
nuevo sentido de pertenencia y cooperación entre 
semejantes. (38)

Desentrañando el significado de la musicoterapia comu-
nitaria, podemos hacer con Brynjulf Stige (24) la explora-
ción del término polisémico communitas (comunidad), 
con diferentes acepciones, como la de “algo público”. 
Esta acepción de “público” o poblacional es un concepto 
central para definir el campo de la salud pública, una 
ecología de la vida sociocultural, de común unión, de 
comunicación, de sistema social, de experiencia; 
además, enfatiza en que esta es una palabra que 
proyecta la esperanza de establecer conexiones saluda-
bles; y desde las propias raíces de su idioma noruego, el 
término trivsel (que correspondería a bienestar, desarro-
llo saludable, crecimiento y prosperidad) para concluir 
con él que, fundamentalmente, su significado sería un 
sistema social con experiencia compartida que lleva la 
esperanza de hacer conexiones saludables.

El objetivo fundamental del musicoterapeuta es trabajar 
“musicando Musicking/Musicing: Christopher Small’s 
(1998), David Elliot (1995), se refieren a ‘realizar con la 
música y dentro de la música’, una experiencia que inclu-
ye la vivencia corporal, sonora y musical transformadora 
en la que se involucran las personas y las comunidades 
de manera independiente; el musicoterapeuta lo realiza 
como práctica fundamental de su quehacer profesional” 
(24) en y a través de la comunidad para promover bien-
estar; musicar como una práctica integrativa y subversi-
va, ya que orienta a un cambio del mundo de alguna 
manera, con unos principios éticos, contribuyendo al 
bienestar de los habitantes de una comunidad, con los 
principios de las redes, y siendo así abierta y flexible. 
Para ello, debe tener tres elementos básicos fundamentales:

1. Debe lograr un cambio cultural y social, donde haya 
una perspectiva centrada en la cultura, entendiendo la 
música y la salud de una manera relacional, que se 
evidencia en la práctica y tiene como meta el desarrollo 
de una identidad cultural y el cambio social ya descrito.
2. Debe conceptuar la salud como cuidado mutuo obser-
vando la salud integrada a la vida humana, a la biología, 
a lo psicológico, a lo sociológico y a lo cultural; además, 
puntualizar que la salud está determinada por el mutuo 
cuidado de los miembros de una comunidad.

3. Debe fundamentarse localmente en el bienestar social.

En este modelo, la cultura (como teoría y práctica) es 
central y la salud se expresa como mutuo cuidado dentro 

La medicina alternativa
El término medicina alternativa no corresponde realmen-
te a un tipo de medicina en especial, ni, particularmente, 
a un tipo de saber médico nuevo: algunas de sus versio-
nes, como la medicina tradicional china y la acupuntura, 
tienen más de 4 mil años de construcción; ni siquiera se 
trata de un saber exclusivamente oriental: la homeopa-
tía, por ejemplo, cuyas bases como modelo médico 
fueron establecidas a fínales del Siglo XVIII, por el 
médico nacido en Meissen, Samuel Hahnemann 
(13,14). Algunas de estas disciplinas o racionalidades 
médicas pueden basarse en conocimientos altamente 
fisiológicos (como la terapia neural), o utilizar los funda-
mentos del Tao, (“el ir, el camino, el sentido, la vía”) 
como es la Medicina tradicional china que, de manera 
breve, se puede explicar como “un fluir que está en la 
naturaleza y en el cuerpo humano, permite un estado de 
salud permanente y es un viaje que permite ir hacia lo 
infinito, está en el microcosmos y en el macrocosmos, 
está en la parte y en el todo, y aun así se entiende en el 
conjunto de los elementos, y no en los elementos aisla-
dos” (15) o, por otra parte, utilizar dentro de su racionali-
dad elementos fisiológicos, sociales y psicológicos intrin-
cados, entre otros (como en el caso de la musicoterapia).

Lo que realmente determina que una de estas prácticas 
sea “medicina alternativa” es el contexto político que se 
presentó entre las décadas de 1960 y 1970, y el cual dio 
origen al movimiento de contracultura, y, políticamente, 
favoreció que se buscasen “alternativas” a la racionali-
dad médica, tanto en la episteme como en la tecné, para 
los diferentes problemas que afectaban a la humanidad, 
y que no encontraban respuesta desde el paradigma 
hegemónico dominante (mecanicista, externalista, con 
su metodología empírico-analítica) en el ámbito médico 
ni en ninguno de los diferentes ámbitos de la sociedad; 
es decir, en el campo de la medicina y la salud, desde el 
sentido de Bourdieu, se desarrolló un nuevo tipo de 
capital que otorgó una dinámica diferente en el mundo; 
principalmente, en el hemisferio occidental.

Concomitantemente con estos cambios, la contracultura 
se manifestaba también en situaciones políticas como la 
descolonización de Francia y la lucha interna por ello, el 
Mayo del 68 francés (la imaginación al poder), la Prima-
vera de Praga y la aparición de formas culturales que 
rompían el viejo modelo, como la música rock, donde la 
música y el arte juegan un papel preponderante en la 
crítica al establishment y en el rescate de fuentes cultu-
rales ancestrales en todo el planeta.

Como ejemplo de lo anterior, es decir, de la contracultura 
o lucha contra el poder hegemónico en el campo de la 
salud mental, la antipsiquiatría (16) criticó estructural y 
epistemológicamente al establishment psiquiátrico y 
logró cambios en el enfoque individual y poblacional, 
con el cuestionamiento de la familia como un núcleo de 
poder, con cambios éticos en la relación médico-pacien-
te y la restitución de los derechos de los pacientes. De 
manera práctica, los cambios se evidenciaron en el 
ámbito político en leyes que impedían la internación 
indiscriminada de los usuarios en países como Italia y 

España (17,18) y la defensa de los derechos de los pacien-
tes en Inglaterra y Estados Unidos por diferentes autores.

En Colombia, particularmente, autores como Álvaro 
Villar Gaviria mostraron una alternativa diferente de 
comprensión y atención en la salud mental, que en su 
enfoque englobaba las fuerzas sociales, históricas, 
personales y políticas en la comprensión de los compor-
tamientos de las personas y del fenómeno de la salud 
mental; aunque se encuentra por fuera de los alcances 
del presente texto, se puede decir que este nuevo tipo 
de psiquiatría transformó la profesión y el campo de la 
salud mental para hacerlo más incluyente, participativo y 
respetuoso de las condiciones del contexto cultural y 
social de cada individuo, así como de los nuevos sabe-
res que puedan aportar soluciones en tal sentido (19).

Se instaura una dinámica con condiciones de poder 
diferentes en un campo (20) de saberes y prácticas que 
eran de dominio exclusivo de un tipo de modelo; la salud 
mental, en particular, cobra importancia al darse participa-
ción teórica y práctica a diferentes experiencias y propues-
tas de tratamiento. Se busca un nuevo tipo de integrali-
dad, donde los factores hasta entonces marginados son 
tenidos en cuenta: los culturales, la participación comuni-
taria y los saberes ancestrales (21). Para una profundiza-
ción del concepto de campo de la salud, y, específicamen-
te, de la salud mental, se recomienda explorar la argu-
mentación de la política de la salud mental de la Asocia-
ción Colombiana de Psiquiatría y de Molina (20,21).

El sentido mismo de integralidad busca que la salud 
mental esté integrada en la salud y en la vida diaria parti-
cular del individuo, la familia y la comunidad, y no en el 
ejercicio de una profesión en un consultorio.
   
Uno de los principios fundamentales de este “nuevo” 
campo de la medicina alternativa, que es una posibilidad 
como campo de participación ante el poder de la medici-
na hegemónica, es el principio del holismo, que tiene 
tres acepciones: una proveniente del pensamiento com-
plejo eminentemente epistemológico (como holístico, 
sistémico, transdisciplinar), la segunda, directamente 
referida a la práctica de los terapeutas alternativos (los 
valores aplicados desde la racionalidad médica y el 
concepto de hombre integral) y la tercera, en el ámbito 
macrosocial (considerando al individuo parte de la totali-
dad social, ecológica, e, incluso, cósmica).

Otro principio, compartido por la medicina alternativa y el 
pensamiento complejo, es: “el todo es jerárquicamente 
superior a las partes, pues determina su valor e identi-
dad (22)”; entendido desde el punto de vista sistémico y 
de la Gestalt, “el todo es mayor que la suma de las 
partes” (22), tanto desde los grupos humanos como 
desde el cuerpo, como una metáfora. Se insiste en que 
la descripción o la explicación fragmentada de las partes 
es una realidad por completo diferente de la totalidad (se 
critica la superespecialización), se busca recomponer el 
todo. Aquí es necesario comentar que esta fragmenta-
ción solo se dio en Occidente, y, de manera particular, en 
la medicina de origen europeo.

de la comunidad y como fuente de bienestar; tiene como 
metas el desarrollo de la identidad cultural y el cambio 
social, a través de los cuales busca construir una comu-
nidad más articulada fortaleciendo su capital cultural y 
social y entendiendo capital social y cultural en el senti-
do del capital global de Bourdieu (11).

En concordancia con Stige (33), se afirma que la vida 
humana requiere la coexistencia mutua, y el papel de la 
cultura es regular dicha relación; ante las situaciones 
que tienen que ver con el capitalismo y la crisis del 
estado de bienestar que se presentó especialmente 
desde la década de 1980, el trabajo comunitario puede 
apuntar a la generación de más altos niveles de bienes-
tar facilitando la integración de lo privado, lo público y los 
esfuerzos voluntarios, para lograr así la disminución de 
la inequidad, el sufrimiento y la injusticia.

Por otra parte, es pertinente revisar las “raíces de la 
musicoterapia comunitaria (su origen) en aspectos como 
los modelos convencionales de la moderna musicotera-
pia, los rituales culturales de sanación comunitaria, los 
modelos de socio-terapia y trabajo en red, y fortalecer 
con ello la aplicación práctica con procesos de investiga-
ción acción participativa (IAP) como estrategias para 
construir grupalidad” (39). Las prácticas comunitarias 
culturales, como los ritos y la música que está inmersa 
en ellos, le dan un marco a la vida de las personas y las 
comunidades y son fuente fundamental para el ejercicio 
comunitario.

En su ejercicio, la musicoterapia comunitaria forma una 
relación entre el individuo y su medio ambiente, y debe 
tener unas condiciones mínimas, según el contexto: 1) 
una agenda donde se concreten el cambio que se 
pretende, la estructura, las reglas y los rituales de la 
comunidad; 2) una “arena”, o el espacio donde se va a 
desarrollar (público/semipúblico), donde se realiza el 
performance; 3) unos agentes humanos que realizan las 
dinámicas de los procesos de terapia (músicos, vecinos 
y diferentes miembros de la comunidad); 4) unas activi-
dades que se realizan según las diferentes estrategias 
musicoterapéuticas en relación con los rituales y la 
racionalidad de la comunidad al trabajar con ella; 5) 
unos “artefactos”: instrumentos musicales, equipos 
técnicos y lenguaje. Todo lo anterior forma una compleja 
red de relaciones, dentro de la cual se pueden construir 
nuevas posibilidades de sentido y significado (33).

Como conclusión, se puede citar que

(…) la musicoterapia está ligada al desarrollo de 
una sociedad, al servicio del bienestar de sus habi-
tantes, facilitando el empoderamiento de sus usua-
rios y de la gente común, con integración y partici-
pación (de lo privado a lo público y los esfuerzos 
voluntarios), constituyendo así ciudadanos que a la 
vez usen y   conduzcan los servicios. (33)

El ejercicio integrador del hombre (sin dicotomías)-so-
ciedad-naturaleza-sentido-significado es posible en un 
concepto de salud holística, a través del lenguaje de la 
musicoterapia comunitaria.

Posibles aportes de la musicoterapia 
a la construcción de integralidad en 
salud
              
Se perfila la musicoterapia comunitaria como una herra-
mienta adherida a los saberes de cada comunidad en su 
contexto, con poder político, de transformación hacia el 
bienestar y el cuidado mutuo, con implicaciones directas 
sobre la salud pública y la salud mental, de manera global.

Se da así un (neo) vitalismo en continuo flujo de transfor-
mación, con emergencia de nuevas propiedades con la 
comunidad; de esta manera, es necesario mirarlo como 
una integralidad junto con la comunidad, pues tiene un 
carácter dinámico, es cualitativo e irreductible y tiene 
finalidades en su naturaleza propia, se construye con las 
ecologías compartidas que le dan una significación 
particular.
   
La idea, para el autor del presente texto, es fortalecer las 
prácticas culturales partiendo de los contenidos que ya 
poseen los miembros de la comunidad, reconstruir la 
subjetividad, obtener sentido y significado, como un todo 
participativo orientado hacia la salud. De alguna manera, 
es recuperar la totalidad y el poder del lenguaje narrativo 
global, del cual hace parte el fenómeno corporo-sono-
ro-musical y desplegarlo hacia la propia comunidad 
buscando la promoción de su salud global (dentro de la 
cual está integrada la salud mental).

Metodología
La experiencia con musicoterapia comunitaria en la 
comunidad muisca de Cota (2012-2014)

La comunidad nativa de la Cota muisca es un grupo 
étnico en medio de un proceso de descolonización y 
reindigenización en el que la recuperación de su memo-
ria ancestral es fundamental en su identidad y sus prácti-
cas médicas indígenas tradicionales.

Se buscó un consenso con los grupos de trabajo de 
participación horizontal establecidos en la comunidad, 
con el fin de establecer las metas. Como estrategia, se 
hizo especial hincapié en la producción de instrumentos 
ancestrales y su interpretación, para generar así participa-
ción, experiencias compartidas y organización comunitaria.

Resultados

El proceso alcanzó los siguientes logros:

1. Fortalecimiento de la identidad; especialmente, en el 
organológico de los instrumentos musicales y las cone-
xiones entre música, salud y cultura.

2. Refuerzo de la unión con participación, trabajo en 
equipo y organización comunitaria, junto con elementos 
más amplios de interacción.

nes en Grecia, entre los siglos VI-II a. C., una primera 
ruptura con la separación de las prácticas sagradas de 
la medicina, y, por lo tanto, la fundación de una teoría de 
las enfermedades, una semiología y una terapéutica (6); 
entiéndase aquella cultura hegemónica como heredera 
del saber griego y romano, con influencia judeocristiana, 
mayoritariamente blanca, descendiente parcial o total de 
la colonización europea del resto del mundo a partir del 
siglo XVI, que habla idiomas provenientes de esos 
países europeos y se encuentra actualmente en el 
modelo económico capitalista avanzado, donde el siste-
ma político es supuestamente democrático y los esque-
mas académicos que detenta (creación de conocimien-
to) son, principalmente, pospositivistas, con metodolo-
gías empírico-analíticas, todo lo cual se autodenomina 
Occidente (pero desconoce, por ejemplo, que, geográfi-
camente, los indígenas de la llamada América son 
occidentales).

Este modelo, basado en las causas material y eficiente, 
se estructuró en una práctica terapéutica y en la explica-
ción de las enfermedades desarrolladas por Galeno 
(130-200 d. C.) y su escuela, además de los aportes de 
Avicena en el siglo XI, y en cuyo modelo las enfermeda-
des se reducían a la mecánica de los cuatro humores 
(sangre, flema, bilis y atrabilis) y a los factores, general-
mente externos, que los dinamizaban para producir las 
enfermedades (7). Para este planteamiento, el concepto 
de Eukrasia se refería a una buena mezcla en calidad y 
cantidad de los humores, en contraposición a la Dyskra-
sia; por tanto, la enfermedad.

Este modelo europeo persistió por más de 1500 años y 
se fortaleció (durante el Renacimiento) con criterios 
mecánico-medioambientales como los “miasmas”, con 
las consecuentes tecnologías mecánicas, tanto en lo 
individual como en lo público, para su tratamiento (8).

En una etapa posterior, se amplió el conocimiento y se 
estructuró hacia la época del clasicismo (siglos 
XVII-XVIII) la enseñanza de las disciplinas básicas, 
como anatomía, fisiología y patología, como parte de un 
nuevo saber médico, una racionalidad médica donde se 
“(…) sobrepone el saber médico de las enfermedades al 
arte de la cura (…), donde el proyecto epistemológico de 
la medicina pasa a ser la producción de conocimiento 
sobre las enfermedades, sus orígenes, causas y locali-
zación” (9). El conocimiento médico se orientó hacia la 
naturaleza de las enfermedades como entidades autó-
nomas, fijas, concretas e inmutables, como si fuesen 
algo extraño, prácticamente aislado de la persona.

Esta ruptura entre la ciencia médica (episteme) y el arte 
de curar (tecné) es criticada particularmente por Hahne-
mann a finales del siglo XVIII, con la afirmación de que 
“se debe tratar a los pacientes, no a las enfermedades” (10).

La racionalidad médica hace su consolidación definitiva 
hacia los siglos XIX-XX, en la alianza institucional dada 
entre los hospitales y los centros de formación y repro-
ducción del saber médico, con una “tecne preconstruida, 
institucionalizada, hecha para el diagnóstico de las 

“El mapa no es el territorio, el nombre no es la cosa nom-
brada” (22) es otro principio compartido por el pensamien-
to complejo y la medicina alternativa, y en el cual se recal-
can las diferencias que pueden existir entre las versiones 
de comprensión o de representación de un fenómeno, 
aun cuando cada uno de los autores del mapa o del 
modelo pretendan explicitar el sentido y el significado de 
su versión (4), con la frase sobre el mapa y el territorio 
que proviene del especialista en semántica Alfred Korzyb-
ki se expresa la limitación de cualquier lenguaje o sistema 
para contener o expresar la magnitud de la realidad. En 
palabras del físico Werner Heissenberg, “toda palabra o 
concepto, por claro que pueda parecernos, tiene solo un 
limitado margen a aplicabilidad” (4).

Epistemológicamente, y aún desde la teodicea (9), estos 
preceptos dan cuenta del principio de inmanencia, 
según el cual el hombre es parte del mundo, está 
unificado en cuerpo, mente y espíritu, y también, unifica-
do a la naturaleza.

Durante la década de 1960 se hizo conciencia, en las 
diferentes sociedades, de situaciones contradictorias 
acerca de las cuales, hegemónicamente, antes se guar-
daba silencio histórico: por ejemplo, las guerras mundia-
les y los cambios que se presentaron en la internaciona-
lización de la economía capitalista; se agravaron las 
dificultades y se verificó una pérdida de los valores 
humanos en los planos de la ética, la política, la convi-
vencia social y hasta la sexualidad, con una sobrevalo-
ración del individualismo, el consumismo y la búsqueda 
del poder sobre el otro (9); esta conciencia produjo una 
crisis general con la aparición de la contracultura y de 
los principios ya descritos en lucha por el campo de la 
salud, y ello generó nuevas comprensiones, un enfoque 
diferente sobre los valores, la participación comunitaria y 
política y la inclusión de los saberes.

De la misma forma, la medicina se mostró inefectiva 
para entender y solucionar los problemas de gran parte 
de la población; especialmente, en los países con gran-
des desigualdades sociales. Así mismo, se formó un 
círculo vicioso entre las instituciones hegemónicas y la 
racionalidad médica hegemónica, que aumentó la crisis; 
en palabras de un indígena amazónico (comunicación 
personal), “Occidente desacralizó la vida”: cada una de 
las acciones del individuo perdió sentido y significado, y 
prácticas suyas como el alimento, la música, el sexo o la 
muerte eran tan solo rutinas.

En concordancia con lo expuesto hasta aquí, Pinheiro y 
Luz (23) refieren que el individualismo, el consumismo y 
la búsqueda del poder sobre el otro produjeron una 
cultura, una ética y una política social, en la que se dio la 
desacralización de la vida (altamente fundamentada en 
el racionalismo), y, en el caso de la medicina, se mani-
festaba buscando la “erradicación de la enfermedad”; 
incluso, instituciones completas tenían ese nombre 
como función (por ejemplo, en Colombia, el servicio de 
erradicación de la malaria, entre otras), de una manera 
fragmentaria, sin tener en cuenta otras dimensiones del 
individuo, la familia, la comunidad y la cultura. Y con el 
viraje de paradigma hacia lo alternativo, se buscó, en 

cambio, el “equilibrio en la salud” para la cura del indivi-
duo, facilitando un nuevo encuentro entre individuo, 
institución y gremio médico, donde el paciente-cliente 
debe ser quien escoja de acuerdo con sus propios 
valores sociales (entre los que se encuentran la solidari-
dad y la fe); en particular, este viraje se plasmó en Brasil 
durante la década de 1980, con la integración de la 
homeopatía al sistema de salud (23). 

Esta forma de conceptualizar los servicios de salud 
requiere una gestión donde se favorezcan la democrati-
zación del proceso, la horizontalización de saberes, la 
promoción del multiprofesionalismo y la interdisciplina-
riedad, la renovación de prácticas integrales de salud, la 
valoración de la atención y del cuidado y la transforma-
ción de las dimensiones básicas para la política de salud 
(23), y, por ende, la transformación de la salud pública.

Las sociedades, en su necesidad de respuesta en mate-
ria de salud, viraron hacia Oriente, hacia sus saberes 
ancestrales propios o hacia nuevas prácticas —algunas 
veces de manera errática—, hacia otras con metodolo-
gías concretas, estructuradas y con una racionalidad 
establecida (como es el caso de la homeopatía, la 
acupuntura y la terapia neural, entre otras); en ocasio-
nes, también se hizo desarrollando investigación y 
nuevo conocimiento para obtener nuevas respuestas 
(musicoterapia, programación neurolingüística, auriculo-
terapia, hipnosis erickssoniana y análisis jungiano, por 
nombrar algunas de ellas).

En conclusión, estas nuevas prácticas de medicina alter-
nativa dan valor a la integración hombre-naturaleza-so-
ciedad, dentro de un concepto inmanente y holístico, 
reconstruyendo el todo y facilitando la reinserción del 
individuo a la sociedad con una práctica política ecológi-
ca ambientalista buscando la respuesta a la totalidad de 
las demandas de salud de la población y rescatando la 
relación médico (terapeuta)-paciente (usuario).

En este proceso histórico-social, se ha operado la 
reconstrucción del concepto integral de salud, con retos 
que constituyen amenazas para este, como el SGSSS 
para Colombia, son un curioso ejemplo de fragmenta-
ción donde se observa la forma como debía ser atendida 
hasta 2014, por ejemplo, una persona con una lesión de 
brazo, antebrazo y mano: las dos primeras partes son 
cubiertas por el Plan Obligatorio de Salud (POS) y el 
brazo y el antebrazo son atendidos por unas entidades y 
unos pagadores diferentes, y la tercera parte (la mano), 
que no está cubierta por el POS, debe ser atendida por 
otras instituciones y otros pagadores; y el sistema 
economicista-capitalista mundial indica la prevalencia de 
los intereses pecuniarios sobre el derecho integral a la 
salud para los individuos, las familias y las comunidades.

La musicoterapia comunitaria
La música es un lenguaje universal y una forma de lograr 
expresión emocional que, al igual que otras formas del 
arte, hace parte del capital cultural (24) de una comuni-
dad, en los diferentes niveles que se lo considere.

3. Restablecimiento de la música como elemento de 
comunicación con profundo significado cultural, como 
parte de sus procesos terapéuticos y de salud.

4. Empoderamiento de la comunidad y de algunos de 
sus miembros para generar raíces culturales, así como 
procesos de sanación con elementos musicales y ejerci-
cio de la autonomía.

5. Profundización en el conocimiento de la música, la 
cultura y la medicina en este grupo étnico en reindigeni-
zación. Reflexión con los miembros de la comunidad 
participante sobre los vínculos que los unen, sobre el 
valor del capital cultural y las rutas a través de las cuales 
pueden mejorar su propio bienestar.

La musicoterapia comunitaria en el trabajo descrito fue 
un ejemplo positivo de diálogo intercultural, tejido a partir 
de las necesidades de la comunidad. Facilitó un cambio 
en los principios y los valores considerados más impor-
tantes por Occidente, como el dinero, el poder (sobre los 
otros) y el individualismo, frente a otros valores políticos 
y epistemológicos, como la conciencia inmanente, la 
coherencia, la tolerancia, la dignidad, la identidad, la 
solidaridad, la autocomprensión y otras cualidades 
emergentes que aportan un nuevo significado a las prác-
ticas comunitarias; especialmente, los relacionados con 
la salud y la cultura.

Conclusiones

Debido a su fortalecimiento de las características de 
identidad y cultura, el lenguaje de la musicoterapia como 
aproximación al trabajo comunitario permite ayudar a 
construir vínculos con un sentimiento de justicia y equi-
dad, de la misma forma como se construye una comuni-
dad emocional en el sentido de Myriam Jimeno; es decir, 
la construcción de una comunidad abierta y flexible con 
una identidad consciente de sus diferencias, sus cam-
bios y sus individualidades (40).

Como terapia alternativa, la musicoterapia comunitaria 
permite la reconstrucción del concepto de salud integral 
dentro, con y desde la comunidad; esta práctica incluye 
el conocimiento y los capitales culturales en una narrati-
va contrahegemónica que busca la reinterpreta-
ción-comprensión de la situación social y su salud, vista 
con una perspectiva integral, y, por lo tanto, una postura 
política liberadora.
La estética de esta narrativa liberadora, llena de sentido, 
permite a cada comunidad autónoma, como colectivo, 
trabajar, lograr y fortalecer sus potencialidades buscan-
do fortalecer y proteger mecanismos contra las adversi-
dades y las situaciones que puedan afectar a la comuni-
dad en el sentido amplio del concepto.

La musicoterapia es una definición reconocida oficial-
mente y que abarca casi todos los campos de aplicación:

La musicoterapia es la utilización de la música y/o 
sus elementos (sonido, ritmo, melodía y armonía) 
por un musicoterapeuta cualificado, con un cliente o 
grupo, en un proceso para facilitar y promover la 
comunicación, relación, aprendizaje, movilización, 
expresión, organización y otros objetivos terapéuti-
cos relevantes, en el sentido de resolver necesida-
des físicas, emocionales, mentales, sociales y 
cognitivas. Tiene como objetivo desarrollar el poten-
cial y/o restablecer las funciones del individuo para 
que él/ella pueda alcanzar una mejor integración 
intra y/o interpersonal y, consecuentemente, una 
mejor calidad de vida, a través de prevención, reha-
bilitación o tratamiento. (Federación Mundial de 
Musicoterapia)

La musicoterapia es una disciplina que usa la música en 
el amplio sentido del fenómeno “corporo-sonoro–musi-
cal” (25) como herramienta terapéutica. En su forma de 
aplicación concurren diferentes modelos: existe, por 
ejemplo, un modelo biomédico (neurobiológico), que 
considera al cerebro el centro de control del organismo y 
recurre a la música procesada por y a través de él, como 
un estímulo neuronal apropiado fisiológicamente para 
lograr la integración cognitiva y afectiva, y facilitar así el 
desarrollo de procesos terapéuticos (26), y entendida, 
también, como una forma de explicar la conducta musi-
cal humana desde la neurofisiología (27), en temas de 
orden biomédico como la activación (28) y la memoria (29).

Vale la pena agregar que estas formas de aplicación son 
muy dependientes del concepto médico; son asistencia-
listas, institucionales, muy directivas desde el papel del 
musicoterapeuta, están centradas particularmente en la 
enfermedad y tienen fácilmente una tecné preconstrui-
da, al igual que muchos de los productos médicos.

A diferencia del enfoque hasta ahora descrito, otros mode-
los musicoterapéuticos trabajan desde fundamentos 
psicológicos en los planos individual, familiar y grupal (30).

Los modelos que utilizan especialmente los fundamen-
tos psicológicos se desarrollan, por lo regular, de 
manera individual y despliegan una práctica más indivi-
dualizada y construida con la situación de cada paciente 
y de cada caso, buscando la transformación, el mejora-
miento de la calidad de vida y un nuevo sentido y signifi-
cado; el papel del musicoterapeuta en estos casos 
tiende a ser menos directivo, e, idealmente, busca la 
independencia del sujeto.

La musicoterapia comunitaria, por otra parte, y sin desco-
nocer los fundamentos de los modelos descritos, hace de 
su propio campo de aplicación la comunidad, entendien-
do por esta al conjunto de personas vinculadas con sabe-
res, vivencias y circunstancias compartidas, lo cual impli-
ca una estructura que se organiza en redes sociales (31).

Se puede decir que red social, que tiene unas caracte-
rísticas estructurales en cuanto a tamaño, densidad, 

composición (distribución), dispersión, homogeneida-
d/heterogeneidad, atributos específicos y tipo de funcio-
nes es “la suma de todas las relaciones que un individuo 
percibe como significativas o define como diferenciales 
de la masa anónima de la sociedad” (32); en un sentido 
metafórico, la red es como la vida misma.

Es consecuente con el desarrollo del presente escrito 
afirmar que 1) la musicoterapia comunitaria se ocupa de 
la intervención en las comunidades abordando sus 
problemáticas comunitarias, sociales, políticas y de 
salud; 2) la musicoterapia clínica, que ha tenido mayor 
desarrollo, se ubica como una disciplina muy cercana a 
los campos médico, psicológico y psiquiátrico, y tiene el 
mayor número de trabajos y aplicaciones; 3) la musico-
terapia educativa, por su parte, se desarrolla, especial-
mente, en los centros educativos aportando estrategias 
para los campos pedagógico y social del medio escolar. 
La musicoterapia es una de las medicinas alternativas y 
tiene como propósitos la participación, la organización y 
el registro personal y colectivo de la identidad cultural, 
respetando la diversidad cultural, la expresión personal 
de la comunidad acerca de sus malestares y sus padeci-
mientos sociales, sus ritos y sus vivencias. Así mismo, 
profundiza la conciencia eco-socio-política-cultural, 
facilita la realización de proyectos comunes con solidari-
dad, la sinergia de redes y una ética comunitaria (24). La 
musicoterapia comunitaria es una práctica de la musico-
terapia que promueve el bienestar social en, a través de 
y con la comunidad (24). 

Como se colegirá del desarrollo del texto, el papel del 
musicoterapeuta comunitario se aleja completamente de 
las posiciones directivas en busca de integrarse a la 
comunidad con la cual se encuentra, en un diálogo de 
saberes desde el cual se construye una nueva realidad 
que variará, particularmente, con cada comunidad (es la 
perspectiva de un observador interno participante); es 
una posición política diferente, en la cual se busca, a 
través de la vivencia del lenguaje corporo-sonoro-musi-
cal (pragmática), la transformación del sentido y el signi-
ficado (semántica) del orden de la vida del individuo y su 
comunidad (sintaxis), donde la in-formación emerge de 
los propios sistemas vivientes (interacción comunitaria) 
en su comunicación y su diálogo como individuos con 
una particularidad, como sucede en la visión neovitalista 
con los “demonios de Maxwell”, la cual hace que cada 
experiencia sea específica de una narrativa compartida 
en un momento dado y sea por completo diferente de 
otra, aun en circunstancias similares para un observador 
externo.

En concordancia con lo anterior, aunque el musicotera-
peuta sea cualificado, ante la comunidad es un partici-
pante que coconstruye, con y a través de la vivencia 
corporo-sonoro-musical con la comunidad, nuevas 
narrativas liberadoras, en las que se despliega y se teje 
el diálogo que integra de nuevo la salud que fluye en 
doble vía, de lo individual a lo colectivo, lo corporal y lo 
psicológico, lo emocional y lo racional, o la integración 
que permite el arte de cualquier otra dicotomía recupe-
rando su función ancestral de tejer narrativas a través de 

un diálogo transformador complejo, donde la estética está 
centrada en el sentido y el significado que se le otorga al 
producto, y no en la belleza del producto.

Para seguir con la construcción del campo de la musicote-
rapia como parte de la medicina alternativa, se puede 
decir que, dentro del contexto contracultural que se 
describió en los apartes anteriores del presente ensayo, 
hacia la década de 1960 emergieron formas alternativas 
de tratamiento, en distintos países; particularmente, en la 
Alemania comunista (la ex RDA), con Almut Seidel, donde 
se originó un cambio político hacia el empoderamiento de 
los grupos marginalizados y su capacidad de autoayuda, 
a través de la improvisación; posteriormente, en el dece-
nio de 1970, con Isabelle Frohne-Hageman, se buscó un 
crecimiento de la conciencia del ser humano, histórica-
mente situado en la existencia humana para no ser solo 
“un ignorante miembro del mundo” (33) Aquí vale la pena 
resaltar el estudio de Quintero (34), sobre el desarrollo de 
consciencia a través de los fenómenos musicales.

En los países nórdicos, Even Ruud (35) dice: “la perspec-
tiva Biomédica desatiende la dimensión social”, deja a 
muchos excluidos; especialmente, en el ámbito de las 
instituciones. La improvisación, como comunicación 
dentro de la musicoterapia, aumenta la posibilidad social 
de interacción. En musicoterapia, se llama modos a 
cuatro formas de intervención: 1) Receptivo, 2) Re-creati-
vo, 3) Composición e 4) Improvisativo; de este último, se 
considera que, bajo unos parámetros terapéuticos, permi-
te, en especial, la conexión entre los seres humanos con 
libertad y narrativas que construyen nuevos significados, 
en su estrategia de tomar las formas culturales y rescatar 
la herencia, para así producir cambios hacia una perspec-
tiva en un campo diferente, donde la salud no está en las 
instituciones, sino en la interacción social, y el habitus, en 
el sentido de Bourdieu del trabajador en salud, se desa-
rrolla directamente en el campo de lo social (35).

Hay una dinamización de la sociedad basada en la cons-
trucción de un nuevo sentido y un nuevo significado; en 
realidad no es un nuevo sentido, ya que ancestralmente 
se lo poseía: más bien, es una recuperación de sentido, 
operado desde los saberes culturales, desde su papel en 
la reconstrucción del tejido social, el autocuidado, la auto-
nomía y la salud pública, como una vivencia cotidiana de 
la comunidad, y no una práctica salida de las instituciones 
oficiales hegemónicas.

Este tipo de intervención, como herramienta de la salud 
pública, permite el diálogo de múltiples participantes, 
donde la dinámica trasciende la relación de opreso-
res-oprimidos, para aparecer la “información”, con esto se 
hace referencia a la causalidad formal de Aristóteles, ya 
que da forma, estructura a una comunidad, con una sinta-
xis, una semántica y una pragmática, emergiendo una 
nueva condición, de esta manera el “Neovitalismo es una 
metáfora semiótica” (Andrade, comunicación personal [2] 
con sentido y significado, que crea narrativas compartidas 
que fortalecen y empoderan las comunidades con autono-
mía, desarrollo de saberes determinados y determinan-
tes; se transforma la estética de la dinámica de poder en 
la dinámica de la adquisición de sentido y significado con 

el respeto de cada contexto cultural. Un ejemplo local 
para Colombia se puede observar en el documental 
disponible en el link: http://www.antropologiavisual.ne-
t/2008/los-sonidos-invisibles/, producido por la Universi-
dad de Los Andes (36).

Se puede decir que se genera una dinámica autónoma y 
políticamente ejercida desde las culturas donde nace y 
se nutre “globalmente” con información, sin perder su 
valor original, como estética cultural; algunos llaman a 
este concepto glocal; es decir, con elementos de lo 
global con sentido y significado local en su contexto. 

Con el fenómeno de la contracultura y la generación de 
nuevos espacios para la medicina alternativa, como es 
el caso de la musicoterapia, se dio, fundamentalmente, 
un cambio en los principios y los valores que Occidente 
consideraba los más importantes: el dinero, el poder 
(sobre el otro), el individualismo, por otros que se 
posicionaron políticamente: la conciencia, la tolerancia, 
la dignidad e identidad, la solidaridad y el autoentendi-
miento. Emerge así una perspectiva de “whole person”, 
a través de estrategias como la expansión de la concien-
cia, la resocialización y la búsqueda de la confianza; se 
busca con esta perspectiva la conciencia de sí mismo y 
de la relación con el otro; para el caso, a través de la 
experiencia musicoterapéutica, y, muy especialmente, a 
través de la improvisación.

Para Even Ruud (24), la musicoterapia está reclamando 
algo de la función original de la música en nuestras 
culturas. Ello hace referencia a que esta era su función 
ancestral, ligada a la salud de una manera global, en la 
construcción de redes y en la función de proveer nuevos 
significados simbólicos; especialmente, a los grupos 
marginales y a facilitar su empoderamiento.

Desde el punto de vista de Stige (33), se opera un 
cambio social, un empoderamiento y la construcción de 
una comunidad y de identidad; particularmente, en los 
más vulnerables y excluidos, con equidad y participa-
ción. Para eso, fue necesario cambiar las metodologías 
hegemónicas empírico-analíticas que se venían utilizan-
do, por otras formas de investigación, como la investiga-
ción-acción participativa (IAP), la cual no es en sí un 
método único de investigar: es, más bien, una posición 
política en cuanto a la construcción de conocimiento, y 
del saber, que puede tener diferentes metodologías. 
Otros nombres que recibe son investigación militante o 
investigación participativa, donde lo importante es el 
cambio social y político, en una condición de igualdad, 
donde se toma el saber popular para una autoinvestiga-
ción, el saber para el cambio; es decir, donde hay una 
compresión de la realidad y un aprender haciendo, y la 
etnografía. Es decir, lo que en realidad sucedió fue un 
cambio en los principios y los valores, en la epistemolo-
gía, en el posicionamiento político y en las metodologías 
de investigación-intervención hacia lo integral, en un 
concepto de sanación que utiliza diferentes elementos 
de los contextos, y no exclusivamente los que salen de 
las instituciones médicas hegemónicas. Un concepto de 
salud pública, donde lo fundamental son la comunidad y 
la relación que se establezca con ella, y así, la musicote-

Cooper D. La muerte de la familia. Buenos Aires: 
Paidos; 1972.

Villar-Gaviria A. El niño otro oprimido. Bogotá: 
Editorial Carlos Valencia; 1973.

Molina C. Cátedra UNESC. Bogotá: Editorial 
Universidad Externado de Colombia; 2005.

Asociación Colombiana de Psiquiatría (ACP). 
Propuesta de la Política en el campo de la salud 
mental. Bogotá: ACP; 2009.

Bateson G. Espíritu y naturaleza. Buenos Aires: 
Amorrourtu; 2011.

Pinheiro R, Luz M. Práticas Eficazes x Modelos 
Ideais: Ação e Pensamento na Construção da 
Integralidade. En R. A. Pinheiro, Construção da 
integralidade: cotidiano, saberes e práticas em 
saúde. Rio de JAneiro: Ed. Rio de Janeiro: 
IMS/UERJ-CEPESC-ABRASCO; 2007.

Pavlicevic M, Ansdell G, Ruud E, Stige B. Commu-
nity music therapy. UK: ED Jessica Kingsley Publi-
shers; 2004.

Benenzon RR. Manual de musicoterapia. Barcelo-
na; 1981.

Taylor D. Fundamentos biomédicos de la musicote-
rapia. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 
Maestría en Musicoterapia; 2010.

Lichtensztejn M. Música y medicina, la aplicación 
especializada de la música en el área de la salud. 
Argentina: Ediciones Elemento; 2009.

Llinás R, Chuchland P. El continuum mente-cere-
bro, procesos sensoriales. Bogotá: Universidad 
Nacional Unibiblos: Universidad del Rosario; 2006.

Montañés-PMR. Neurociencias en el arte. Bogotá: 
Universidad Nacional de Colombia; 2001.

Bruscia K. Modelos de improvisación en musicote-
rapia. Salamanca: Agruparte; 1999.

Klefbeck J, Dabas E. Terapia de red un método de 
tratamiento en situaciones de crisis. Sistemas 
Familiares. 2000:47-63.

Sluzky C. La red social: frontera de la práctica sisté-
mica . Barcelona: Editorial Gedisa; 1996.

Stige B. The relentless roots of community music 
therapy. Voices: A world forum for music therapy. 
2002.

Quintero A. Salsa, sabor y control: sociología de la 
música tropical. México: Siglo XXI editores; 1999.

Breihl J. Epidemiología Crítica, ciencia emancipa-
dora e interculturalidad. Buenos Aires: Luagar 
Editorial; 2003.

Andrade E. Los demonios de Darwin, semiótica y 
termodinámica de la evolución biológica. Bogotá: 
Universidad Nacional; 2003.

Frenk J. La crisis de la salud pública: Reflexiones 
para el debate. Nueva York: OPS; 1992.

Capra F. El tao de la física. Barcelona: Sirio; 2007.

Almeida-Filho N, Coutinho D. A Causalidade, 
Contingencia, Complexidade o futuro do conceito 
de risco. Rev Saúde coletiva Rio de Janeiro, 
2007;17(1):95-137.

Hipócrates de Cos. Juramento hipocrático y trata-
dos médicos. Argentina: Editorial Gredos S.A.; 
1999.

Sigerist H. Civilización y enfermedad. Fondo de 
cultura económica. Mexico: Fondo de Cultura 
económica; 1946.

Cipolla CM. Miasmas y humores. En contra un 
enemigo mortal e invisible. (M. Carol, Trad.) Barce-
lona: Crítica; 1993.

Amaral de Sousa E, Luz M. Bases socioculturais 
das práticas terapéuticas alternativas. História, 
Ciencias, Saúde-Manguinhos. 2009;16(2):393-405.

Hahnemann S. El organon de la medicina. 6ta. 
edición. (W. Boericke, Trad.) Buenos Aires: Editorial 
Albatroz; 1921.

Bourdieu P. Sociología y cultura. México: Editorial 
Grijalbo; 1990.

Hernández M. La salud fragmentada en Colombia 
1910-1946. Bogotá: Editorial Universidad Nacional 
de Colombia; 2002.

Cooperativa de Hospitales de Antioquia (COAN). 
Redes integradas de servicios de salud. Una apro-
ximación desde Antioquia. Medellín: COHAN; 2012.

Hahnemann S. Doctrina y tratamiento homeopático 
de las enfermedades crónicas. (E. Flores, Trad.) 
Buenos Aires: Albatros; 1983.

Padilla J. Tratado de sanación en el arte del soplo. 
España: Editora Escuela Neijing; 1999.

Cooper D. Psiquiatría y antipsiquiatría. Buenos 
Aires: Paidos; 1972.

Szasz T. El mito de la enfermedad mental. Buenos 
Aires: Paidos; 1961.

Ruud E. Music therapy – history and cultural 
contexts. Two major new texts on music therapy. 
Nordic Journal of music therapy. 2000;9.

Universidad de los Andes. Antropología social 
[internet]. 2008 [citado 2017 jul. 18]. Disponible em: 
http://www.antropologiavisual.net/2008/los-soni-
dos-invisibles/

Leale H, Peirano R. Vulnerabilidad y arte. Experien-
cias creativas como espacios de salud en áreas 
marginales urbanas. En G. y. En Zaldúa, Praxis 
psicosocial comunitaria en salud, campos epistémi-
cos y prácticas participativas. Buenos Aires: 
Eudeba; 2010. pp. 233-7.

Pellizzari P, Rodríguez R. Salud, escucha y creativi-
dad, musicoterapia preventiva psicosocial. Buenos 
Aires: Ediciones Universidad del Salvador; 2005.

Pellizzari P. Crear salud, aportes de la musicotera-
pia preventiva-comunitaria. Buenos Aires: Patricia 
Pellizzari Editora; 2011.
                                   
Jimeno M. Lenguaje subjetividad y experiencias de 
violencia, en sujetos del dolor, agentes de dignidad 
VEENA DAS. Bogotá: Francisco Ortega; 2008.

Recibido para evaluación: 
20 de septiembre de 2017

Aceptado para publicación: 
9 de abril de 2018

Correspondencia
 

Leonardo Morales
leoaph2007@gmail.com

                      

18.

19.

20.

21.

22.

23.

24.

25.

26.

27.

28.

29.

30.

31.

32.

33.

34.

35.

36.

37.

38.

39.

40.

40  |  Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2018, volumen 20, número 1La reconstrucción del concepto integral de salud y la musicoterapia comunitaria | 


