Reflexiones sobre multiculturalidad,
grupos eétnicos, practicas
terapéuticas y movimientos de
reindigenizacion en Colombia

Reflections on Multiculturalism, Ethnic Groups,
Therapeutic Practices and Movements of
Reindigenizacidon in Colombia

Reflexdes sobre o multiculturalismo, grupos
étnicos, praticas terapéuticas e movimentos de
reindigenizacidon na Coldmbia

Leonardo Morales Herndndez'’

Resumen

Introduccién: El presente ensayo busca aproximarse a la comprension de las practicas
terapéuticas indigenas haciendo un andlisis comparativo y una revision critica inicial
sobre los referentes epistémicos colonialistas desde los cuales se han descrito las prac-
ticas culturales y las practicas medicinales indigenas; seguidamente, se enfatiza en el
cambio politico y epistemoldgico que sucede a finales del siglo XX (especialmente, en
Colombia, desde la Constitucién de 1991), y en cémo se desarrolla asi una transfor-
macién en la manera como estos grupos étnicos se identifican a si mismos y como se
muestran al exterior de sus comunidades; este es el caso del cabildo indigena muisca
de Cota, en Colombia, en el cual la medicina, la musica y otros elementos culturales
puestos en la escena han constituido la mimesis que le otorga identidad hoy dia como
grupo étnico con caracteristicas propias. Métodos: Se hizo un andlisis comparativo en-
tre distintas fuentes; una primaria y otras secundarias. Se usé la fuente primaria de
informacién del estudio desarrollado desde 2012 hasta 2014 con la comunidad indi-
gena muisca de Cota, y como fuentes secundarias, los escritos narrativos del periodo
colonial del siglo XVI. Conclusién: La medicina tradicional indigena promueve la cultura
y la reetnizacion del grupo resignificando sus propias historias y sus narrativas, como
un elemento esencial en sus relaciones comunitarias, en el establecimiento de redes, al
igual que en la manera como son identificados, observados y utilizados por la sociedad
mayoritaria.

Palabras clave: grupos étnicos, terapéutica, terapias complementarias, salud de las po-
blaciones indigenas.

1 Meédico psiquiatra. Magister en musicoterapia. Psicoterapeuta. Homeépata. Gerente en instituciones de seguridad social en
salud. Candidato a Doctor en Salud Pdblica, Universidad Nacional de Colombia. Profesor universitario. Gerente, Hospital
Meissen. Bogotd, Colombia.



78 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, nimero 1

Abstract

Introduction: This essay seeks to approach to the understanding of indigenous therapeu-
tic practices making a comparative analysis and a critical initial review on the related epis-
temic colonialist from which described the cultural practices and indigenous medicinal
practices; then she emphasizes on the epistemological and political change that happens
at the end of the last century, especially in Colombia since the 1991 Constitution, develop
thus a transformation in the way in which these ethnic groups identify themselves and
on the way how are displayed on the outside of their communities; This is the case of the
indigenous cabildo Muisca of Cota, in Colombia in which medicine, music and other cul-
tural positions in the scene have been mimesis that gives you identity today as an ethnic
group with their own characteristics. Methods: 1t makes a comparative analysis between
different sources, one primary and the other secondary. Using the primary source of study
information developed from the year 2012 to 2014 with the indigenous community Muis-
ca dimension and as secondary sources the narrative writings from the colonial period
of the 16th century. Conclusion: The indigenous traditional medicine promotes culture
and the reethnization of the group, resignifying their own stories and narratives, as an
essential element in their community relations, networking, as well as the way they are
identified, observed and used by the majority society.

Key words: ethnic groups, therapeutics, complementary therapies, health of indigenous
peoples.

Resumo

O presente ensaio procura aproximar ao entendimento das praticas terapéuticas indi-
genas fazendo uma anélise comparativa e uma revis3o critica inicial sobre os referentes
epistémicos colonialistas desde os quais se descreveram as prdticas culturais e praticas
medicinales indigenas; depois enfatiza-se sobre a mudanca politica e epistemoldgico que
sucede no final do século passado, especialmente em Colé6mbia desde a Constitui¢do
de 1991, desenvolvendo-se assim uma transformagdo na maneira na qual estes grupos
étnicos se identificam a si mesmos e na maneira como se mostram ao exterior de suas
comunidades; este é o caso do cabildo indigena Muisca de Cota, em Colé6mbia no qual a
medicina, a musica e outros elementos culturais postos na cena tém constituido a mime-
sis que |he outorga identidade hoje em dia como grupo étnico com caracteristicas pré-
prias. Método: Faz-se uma andlise comparativa entre diferentes fontes, uma primaria e
outras secunddrias. Uso-se a fonte primdria de informacao do estudo desenvolvido desde
0 ano 2012 a 2014 com a comunidade indigena Muisca de Cota e como fontes secunda-
rias os escritos narrativos do periodo colonial do século XVI. Conclusdo: A medicina tradi-
cional indigena promove a cultura e a reetnizacién do grupo, resignificando suas préprias
histérias e narrativas, como um elemento essencial em suas relagdes comunitérias, no
estabelecimento de redes, bem como na maneira em que s3o identificados, observados e
utilizados pela sociedade maioritdria.

Palavras-chave: grupos étnicos terapéutica, terapias complementares, popula¢des indi-
genas.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 79

Introduccion

La medicina es un campo cambiante y diverso en el
que confluyen multiples saberes: algunos ancestrales
y otros modernos, algunos radicales y otros multi-
culturales. Aunque el modelo biomédico y clinico de
origen europeo es el que sigue ejerciendo un poder
preponderante en su epistemologia y su ejercicio en
el actual siglo XXI en nuestra sociedad.

A pesar de lo anterior, las practicas comunitarias te-
rapéuticas reales que llevan a cabo los grupos étnicos
pueden diferir en sus predicados de las practicas que,
hegemodnicamente, dicta el mencionado modelo. Mu-
cha mayor puede ser esta diferencia en cuanto algu-
nos grupos étnicos que se hallaban fuera del marco
institucional, como las comunidades indigenas, vira-
ron hacia procesos de descolonizacién, hibridacién,
indizacion o reetnizacién (hacia finales del siglo XX),
con lo cual estos saberes asociados cambiaron en su
epistemologia, sus contenidos y sus practicas; tal es
el caso de la comunidad indigena muisca de Cota.

Esta comunidad corresponde a una poblacién de
aproximadamente 3000 habitantes descendientes
de los muiscas, quienes viven alrededor del cerro de
Majuy, en las tierras recuperadas por ellos mismos
en dos procesos histéricos: uno de reclamacién (en
1843) y otro de compra de territorio por la propia co-
munidad (en 1876), en el municipio de Cota (1-3). En
su proceso de identidad, este grupo marca su diferen-
cia cultural con los otros habitantes; incluso, los de la
misma regién.

Esta diferencia cultural suele estar fuertemente aso-
ciada a la representacién de los rituales indigenas
como procesos transformadores de sus practicas cu-
rativas como efectivas y poderosas, y es parte central
de su cultura.

Las practicas terapéuticas, junto con la parafernalia que
estructura su actividad (incluyendo la musica, el rito, el
idiomay la expresion de sus saberes sanadores), juega
un papel de inclusién politica y de reconocimiento que
fortalece a la comunidad y le permite resurgir a partir
de la reconstruccién de sus propias raices.

Establecer cémo son dichos saberes y sus précticas te-
rapéuticas asociadas en la actual comunidad musica
de Cota es importante para definir cémo esta comuni-
dad promociona su propia salud, y de qué manera se

pueden conectar con los programas de salud publica
en un ejercicio complementario y multicultural, respe-
tuoso de la autodeterminacién de los grupos étnicos.

El objetivo del presente escrito es hacer un aporte a la
comprensién del papel que juegan las practicas tera-
péuticas indigenas en el movimiento de reetnizacién o
reindigenizacién en el caso particular de la comunidad
indigena muisca de Cota (Cundinamarca). Para ello,
desarrollaré en primera instancia una aproximacioén al
papel central que juega el concepto de representacién
en las construcciones sociales y culturales sobre los in-
digenas como sujetos culturalmente diferentes, y tam-
bién en el papel curativo y, a veces, transformador de
los rituales y las ceremonias en las que los indigenas
performan? su diferencia y su poder para curar.

Métodos

El método del presente ensayo es un andlisis com-
parativo entre distintas fuentes: una primaria y otras
secundarias. Se usé como fuente primaria informa-
cién del estudio de caso cualitativo (5-7) realizado
por el autor en su trabajo doctoral, desarrollado des-
de 2012 hasta 2014 con la comunidad indigena muis-
ca de Cota. Como fuentes secundarias, se hizo una
revision narrativa (6) de la literatura, en la que se
utilizaron los escritos histéricos del periodo colonial
tanto del siglo XVI, narrado por los cronistas, como
fuentes del siglo XX, en el Putumayo, ademds de los
referentes conceptuales de algunos autores naciona-
les e internacionales sobre la cultura, la descoloniza-
cidn, la reetnizacion y las practicas terapéuticas.

Desarrollo

El desarrollo del presente escrito se estructuré en va-
rias secciones. Se revisé en primera instancia el fené-
meno del colonialismo en América (especialmente, en
nuestro pais), y a raiz de esto, se concluyeron algunos
puntos. Luego se analizé el cambio de condiciones
que se operd a fines del siglo XX en las relaciones cul-
turales y de dominacién; también, la condicién actual
de la dindmica colonialismo-descolonizacién y reetni-
zacion. En la parte final, a manera de conclusiones,
se discuti6 el papel de la practica terapéutica cultural
como promotora de la reetnizacién.

2 Es un anglicismo que corresponde a una presentacién ante un piblico;
podria traducirse como puesta en escena (4)



80 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, niimero 1

En las dltimas tres secciones se hizo especial énfasis
en el andlisis comparativo de lo discutido hasta este
punto, con los hallazgos del trabajo de campo con la
comunidad muisca de Cota.

El colonialismo y la representacién social
en la construccion de la diferenciaindigena

Representacién social sobre los indios; la epis-
temologia del colonizador

Las representaciones sobre los grupos indigenas han
oscilado entre su demonizacién o su idealizacién
como buenos salvajes. Tanto en los informes de los
cronistas del periodo colonial como en los de los fun-
cionarios de los Estados nacionales que, se suponia,
ya contaban con la preparacién académica, estas re-
presentaciones nos dejan saber mds sobre quienes
las han producido y sobre el periodo durante el cual
se han escrito que sobre los sujetos “indios” repre-
sentados.

Las narraciones compiladas por Taussig (8) son par-
ticularmente ilustrativas en este sentido, ya que son
recientes temporariamente, y tienen una cercania
cronoldgica al proceso de despojo y persecucién de
la cultura indigena; ocurrié de manera similar en el
Putumayo y en Cota, Cundinamarca. Por otra parte,
dichos relatos muestran cémo las representaciones
sociales sobre las practicas curativas se nutren de las
fantasias de los mestizos, quienes hacen un sincretis-
mo con la memoria que quedd en el grupo étnico o en
el cabildo tras el paso del colonialismo.

Para los primeros cronistas espafioles (siglos XVI-XVII),
al igual que para algunos observadores que acompa-
fiaron el proceso de colonizacién de comienzos del
siglo XX por las selvas del Amazonas, cuando se ini-
cia la explotacion de la mano de obra indigena para la
extraccién de las resinas como el caucho, los grupos
indigenas son salvajes, amenazantes o figuras peligro-
sas (Whiffen en 1915, citado por Taussig [8]); para otros,
como algunos misioneros catdlicos (por ejemplo, Fray
Bartolomé de las Casas) o el representante del gobier-
no inglés para investigar el genocidio cauchero en el
Putumayo (Sir Roger Cassement), los indigenas son
“buenos salvajes”, “nifios inocentes” que requieren la
proteccion de la iglesia o del estado (8).

Estas apreciaciones oscilantes entre extremos radica-
les son muy frecuentes en las miradas que se hacen

desde una posiciéon dominante, y que para el caso
pueden ser la del Estado colonial o la de empresarios
caucheros, pero que también puede ser la de cual-
quier sujeto que, haciendo parte de una cultura he-
gemonica, intenta controlar un objeto/sujeto que no
conoce. Podemos decir, entonces, que con frecuencia
estas representaciones nos brindan mas informacién
sobre los temores o las necesidades simbdlicas y las
representaciones del observador que sobre estos
otros “objetos” que se intenta controlar (9,10).

éQué tiene que ver todo esto con las representacio-
nes y las construcciones de los indigenas como sa-
bios curanderos? ¢Cémo es que la representacién es
importante para examinar el papel de terapeutas que,
efectivamente, juegan los médicos tradicionales indi-
genas en sus sociedades y en los contextos mestizos?

El proceso de colonizacién es una relacién en la cual
un grupo dominante somete a condiciones de explo-
tacién a otro, y de esta forma usufructua, utiliza e
interpreta la condicién de ese grupo étnico para su
propio beneficio, y asi desconoce las necesidades del
segundo y construye un imaginario o una representa-
cion social de ese otro como salvaje sin cultura, lo que
algunos llaman “barbarizacién”, por oposicién a las
virtudes del conquistador (11); es esta una condicién
necesaria para invisibilizar al otro y convertirlo asi tan
solo en “un objeto de uso”.

Este proceso se produjo en América tanto en el pri-
mer contacto, durante el siglo XVI, como el mas re-
ciente, en el siglo XX, y auin en nuestros dias; por ello,
en el andlisis siguiente se propondra como una fuen-
te inicial de andlisis |a situacién de las caucherias (si-
glos XIX y XX) en la zona de Putumayo y su relacién
con Sibundoy, expuesta por Taussig en su obra més
clasica (8).

Siguiendo a Michael Taussig, en su libro Chamanis-
mo, colonialismo y el hombre salvaje, un estudio sobre el
terror la curacién, podemos decir que el complemento
opuesto de la mirada indigena como “salvaje” se en-
cuentra en la representacién que les atribuye poderes
sobrenaturales inusitados, o, en un sentido negati-
vo, la que encuentra en ellos a seres que “practican
mil ridiculas ceremonias”, como los calificaba el cro-
nista Fray Pedro Simén (11,12). En los dos casos, sin
embargo, sus ritos, sus tradiciones de curacién y su
musica, asi como sus précticas médicas tradiciona-
les, han llamado poderosamente la atencion de los



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 81

observadores, y en la mayoria de los casos fueron sa-
tanizadas y despreciadas, a tal punto que gran parte
de este legado cultural se ha perdido3.

El mismo autor muestra dentro de su argumentacion
cdmo Cassement describe al indigena del Putumayo
en 1912 como un ser humano con “orientacién socia-
lista por temperamento”; segtin el mismo observador,
los indigenas “carecen de ambicién [...] y no buscan
acumulacion de propiedad”, en contraste con la per-
cepcién de la sociedad hegemonica de su tiempo. Re-
visadas las mismas descripciones a la luz de la “ley de
origen” (13) y su préctica comunitaria, son la coheren-
cia de la cultura indigena y el predominio del interés
comunitario sobre el interés particular lo que orienta
esta conducta.

Por otro lado, Cassement refiere respecto a la actitud
de los indigenas que conocié que “todo, salvo su mu-
sica, su baile y sus canciones, era transitorio”; lo cual,
comparado con él como europeo (irlandés) o con los
colonos, marca una importante diferencia, pero aun
asi no pueden sus ojos, educados en el modelo hege-
monico, observar que la danza, el baile y las canciones
tienen unas conexiones césmicas ancestrales de los
indigenas con su pasado; es decir, un poder comuni-
tario, de relacién ecoldgica y cdsmica con sentido y
con significado (con sentido ritual, magico y en rela-
cion con lo que se ha llamado ley de origen)4; especial-
mente, si el performance observado hace parte de un
rito de sanacién (14,15), lo cual no podia ser compren-
dido por este observador blanco-europeo, a pesar de
sus buenas intenciones; Cassement comparaba esta
experiencia, tdcitamente, con su propia experiencia y
su cultura musical europea, en la cual una interpre-
taciéon musical o una musica de cdmara era un uso
recreativo sin mayor significado que el valor estético.

Ni la préctica cultural de la musica, ni la danza, ni el
manejo de las plantas, ni la palabra con sentido ni
el acto terapéutico dentro de un mismo performance
pueden ser considerados de manera aislada en cada

3 Como parangén de ello, el libro V de Fray Pedro de Aguado, que conte-
nfa la descripcion de sus practicas curativas (incluyendo el elemento ri-
tual, el verbal y el artistico asociados a ello) fue quemado, al considerarse
que contenfa “Practicas del Demonio” (2).

4 Es pertinente hacer la comparacién con los ritos en otras culturas, como
la oracién a La Meca tres veces al dia y en horarios precisos, para los
musulmanes, o la ceremonia del té, entre los japoneses, que establecen
una puerta o portal con su mundo invisible (Kami); su mente y su cuerpo
se conectan es este momento a otra dimensién, y asf se preserva la estabi-
lidad del mundo visible en el cual desarrollan sus actividades cotidianas.

una de sus partes (como lo haria un método empiri-
co analitico), porque la comprensién del acto queda-
ria fragmentada; y presentadas de esa nueva manera,
las actividades sueltas no constituyen la complejidad
del fenémeno ni, asi mismo, de la cultura que les da
coherencia.

La actitud epistemolégica ante un fenémeno que no
se comprendié para ese momento histérico, asi como
para muchos observadores del presente, fue trasladar
una serie de fantasfas’ hacia los grupos indigenas, lo
que hizo aun mads borrosa (con barro epistémico) la
percepcién de esa cultura; incluso, los primeros ob-
servadores, en su esquema representacional ni siquie-
ra consideraron que los indigenas tuviesen cultura.

En la observacién hecha por el blanco habia mas
una proyeccién de las fantasfas europeas que una
comprensién del indio, ora como salvaje, ora como
poseedor de poderes sobrenaturales; y esos mismo
argumentos sirvieron de disculpa para avasallarlos,
pues no pudieron ver la tradicién indigena, la ley de
origen® o la dialéctica del yo y del otro (8) como estos
la comprendian.

Desde un enfoque psicoanalitico clasico, esta forma
de observacién fragmenta el “objeto”” (observado) y
visualiza solo uno de los dos polos: el idealizado (ni-
fios, principios socialistas, etc.) o el degradado (salva-
jes, canibales, perezosos, etc.), sin lograr comprender
el objeto (estudiado), por lo cual prevalecen las pro-
yecciones del observador y, en cualquiera de los ca-
sos, se silencia la voz del objeto.

La colonizacién y sus métodos
El blanco, de manera salvaje?, colonizé, domind y es-

5 Algunas de esas fantasfas, como “la fuente de la eterna juventud, el do-
rado, las siete ciudades de Cibola, los rios y las ciudades de plata” (11),
eran la realidad “textual” de los europeos y fueron buscadas en América
por estos colonizadores.

6 Se conoce como ley de origen (13) la narrativa que tiene cada uno de los
grupos indigenas sobre su origen y su aparicién temporal en la Tierra.
Emanan de esta narrativa las reglas epistémicas y éticas que organizan
ese grupo étnico, es un concepto acufiado por la antropologia, del cual
los grupos indigenas se han apropiado y lo exponen como parte de sus
principios; podrfa ser equivalente al concepto de mito fundacional.

7 Vale la pena aclarar que para el psicoandlisis, o dispositivo analitico, el
objeto es ese “otro” ser que est4 presente en toda relacién vincular; inclu-
s0, en la relacién conmigo como ser, o con partes del s{ mismo.

8 Este salvajismo que destruy6 las comunidades indigenas ocurrié también
durante el siglo XIX en Alaska, con los algonquinos, y en Chile, con los
patagones (quienes fueron exterminados completamente), y de manera si-
milar, ya en el siglo XX, durante el gobierno Pinochet, con la persecuciéon



82 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, nimero 1

clavizé al indigena en casi toda América, asi como lo
hizo en el Putumayo®; concretamente, para la época
de las caucherias'™, hacia el final del siglo XIX y el ini-
cio del XX, esto se llevé a cabo con el sometimiento de
“peonaje a los varones por deuda, concubinato de las
indias jévenes y adquisicién por trueque o por la fuer-
za de los nifios indios como sirvientes” (8) como un
acto de colonialismo; con el argumento de que eran
canibales y salvajes, los mataron, los persiguieron,
los endeudaron e hicieron “fetichizacién de la deuda”
y los obligaron a trabajar para ellos”, dentro de una
maquinaria social al servicio de capitales extranjeros.

Es emblematico el caso de Julio César Arana en el alto
Amazonas (Putumayo), a quien algunos parlamen-
tarios britdnicos consideraron “la fuerza impulsora”.
Este negociante se referia a dicho holocausto capita-
lista solo en términos econémicos, como “los gastos
de conquestacién o domefiacién”. Como ejemplo de
tales gastos, trajo a afrocaribefios de Barbados para
perseguir a los indios fugitivos, e “incorporarlos a la
civilizacién”; de esta manera, los conquisté por endeu-
damiento, los torturd, disolvié sus dominios por medio
de la violencia™ en una elaboracién cultural del miedo
(lo cual mezclé con ideologia, poder y conocimiento al
servicio de los “maestros de las finanzas”, la produc-
cién econémica y el control del trabajo esclavo), en una
organizacién genocida respaldada por la indiferencia
cdmoda de las grandes potencias de la época.

En concordancia con esta versién del mundo®, y para
el caso de la Amazonia, el indio y su territorio eran
salvajes, una selva innatamente malévola y un ani-
mal-hombre canibal , por lo cual habia el completo de-

judicial y militar a los mapuches, por nombrar solo tres ejemplos claros.

9 Entre los rios Icaraparand y Caraparani, tributarios del Amazonas.

10 Se calcula que mataron a 30000 indigenas y saquearon 4000 toneladas de
caucho.

11 Esta condicién de explotacién salvaje, inducida por Julio César Arana
y otros comerciantes, en asocio con compafifas inglesas, para surtir de
materia prima la industria de las llantas de los automéviles (condicién o
dindmica social que se extinguié solo debido a que se cultivé caucho en
otros pafses asidticos, con lo cual se rompi6 el mercado monopdlico del
caucho, disminuyeron los ingresos econémicos y se desbalanceé asf este
lucrativo negocio); y es necesario aclarar que no terminé porque autori-
dad estatal alguna hiciese valer los derechos de los “salvajes” locales en
los paises afectados.

12 En este caso, fue muy claro el principio expuesto por Michel Foucault
de dominar el cuerpo y controlar al individuo: el cepo, el latigo, el so-
metimiento fisico, el abuso sexual, la desmembracién, la inanicién o la
muerte propia o la de sus iguales; fue este el mecanismo para controlarlos
como personas y explotar su fuerza laboral.

13 Esta serfa una versién de colonialismo y neocolonialismo, ya que estas
poblaciones fueron sometidas bajo el peso de las armas y bajo el peso de
una economia esclavista disefiada para ello.

recho a aplastarlos, a colonizarlos y a civilizarlos; por
otro lado, segtn la fantasia de los colonos y blancos,
estos indigenas tenfan poderes sobrenaturales con
los cuales los enfermaban', y, a la vez, estos blancos
que ejercian poder sobre los indios tenfan que buscar
la sanacién en otros indigenas (los del paramo del Si-
bundoy) para resolver este problema’s; en palabras de
Taussig, era una “lucha de clases [...] que se llevaba a
cabo por medio del maleficio y del yagé”.

En estas referencias no aparece nunca la voz indige-
na: lo que se ha comentado son las versiones o las
narrativas de lo que los blancos ven de los indigenas,
desde diferentes focos (a veces, contrapuestos). Se-
ria necesario conocer la narrativa desde los mismos
indigenas, pero, al parecer, ellos no la cuentan, por
“el poder maligno” de la misma narracién o porque
su voz no ha entrado en el discurso histérico oficial®®.

Siguiendo los planteamientos de Bourdieu, uno pue-
de decir que el discurso oficial es una representacién
(social o mental) que objetiva, oficializa, legitima e
impone propiedades simbélicas sobre un grupo de-
terminado (para el caso, los grupos indigenas) es-
tableciendo significados y consensos de significado
(16) que estigmatizan (discriminan) a unos, o bien,
dan estatus (prestigio) otros, y que, llevando mas alla
el concepto, pueden dar pie a lo que algunos llaman
profecias autocumplidoras (9,17).

En esta dindmica, al llevar a la préctica una situacién de
conflicto, el grupo discriminado es casi siempre el per-
dedory el grupo dominador es el ganador, tanto en el he-
cho factico como en la historia oficializada y trasmitida”.

El encuentro entre estos dos mundos, de manera ofi-
cial y practica, quedé plasmado en el colonialismo, y
ese modelo persiste atin en la mente de gran parte de
la poblacién y en algunas actuaciones del Estado.

Conocer la narrativa desde la versién del indigena
no es tan facil. Para Taussig, por ejemplo, dicha

14 Por ejemplo, ente las fantasfas de los colonos est4 la del “tigre mojano”: este
era un jaguar poseido por un chamén, que atacaba y se comfa a las personas

15 Es una doble condicién “acudir a los indios por su poder curativo y ma-
tarlos por su salvajismo” (8), p. 190.

16 El presente trabajo, asi como la tesis doctoral de la cual hace parte, busca rom-
per con el discurso oficial y posicionar la voz del grupo reetnizado indigena.

17 Por ejemplo, los salvajes apaches fueron adecuadamente exterminados por
los piadosos descendientes del Mayflower en las praderas del hoy llamado
Estados Unidos; de otra, los belicosos caribes fueron eliminados del espacio
geografico insular que hoy lleva su nombre, por los virtuosos europeos.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 83

representacion estd mediada por el curandero o
chamdn, que en el caso del Putumayo, le “quita sen-
sacionalismo al terror [...] percibe lo cotidiano como
impenetrable, lo impenetrable como cotidiano [...]
haciendo de ésta una historia no solo de terror, sino
de curacién”; o es posible que sea necesario decons-
truir nuestra propia representacién o mapa, y tratar
de conocer primero el mundo desde la cosmologia
indigena (8).

El saber del indigena es muy diferente del que mane-
ja la “sociedad mayoritaria”™®: por ejemplo, alli donde
solo hay una planta' para el blanco, para el indigena,
en cambio, hay un cosmos, unas personas y unos po-
deres. Existe asi “el mito en lo natural y lo real en el
mito”, por lo cual para acercarse a este saber es nece-
sario “desmitologizar la historia y hechizarla de nuevo
en su representacion reificada” (8). En mis propios
términos, para dimensionar el lugar de las practicas
terapéuticas en los procesos de reetnizacién de los
indigenas actuales, serfa necesario construir nuevas
narrativas alternativas con las versiones de ellos mis-
mos, y que estas narrativas sean comprensivas, eco-
sistémicas con su cultura actual, y no explicativas.

La historia de la colonizacién es hoy parte de la narra-
tiva misma, no puede ser generalizada ni despreciada,
es una narracién de los hechos sucedidos desde el
siglo XVI hasta la fecha y estd sincréticamente inte-
grada a las representaciones de los grupos étnicos en
cada contexto, aunque el narrador no sea totalmente
consciente de ello.

Si llevamos este tipo de andlisis al escenario etnografi-
co del resguardo de Cota, este tiene algunos de estos
aspectos en comun con los otros pueblos de América,
pero también muchas particularidades: verbigracia, des-
de 1555, al quedar al servicio de Francisco Tordehumos,
los indigenas fueron perdiendo sus tierras; incluso, el
cerro al que consideraban territorio sagrado®. Poste-
riormente, se organizaron como comunidad, hasta que
en 1876, en un hecho histérico, la comunidad compré
una gran extension del cerro del Majuy (1-3), y hoy gran
parte de sus descendientes viven en é

18 Sociedad mayoritaria, en palabras de habitantes de la comunidad indigena
muisca de Cota.

19 El ejemplo es extraido de mi actual tesis de grado con el grupo indigena
muisca de Cota: “una planta es una fuente de saber, es un laboratorio gi-
gantesco y tiene todo el saber del cosmos para ensefiarnos” (Alfonso Fon-
seca, comunicacién personal).

20 El cerro del Majuy es el lugar donde Bochica dio sus ensefianzas al pueblo
muisca; el vocablo significa “dentro de mi” o “mf mismo”.

Otros hechos importantes relacionados con su cerca-
nia a la urbe bogotana son: la pérdida de su lengua
mhuysqubum, una pérdida impuesta desde 1776 (18)
por una orden del Rey de Espana; la pérdida de gran
parte de sus patrones culturales y musicales, y la ge-
neracion de una economia campesina que cultiva ver-
duras para la gran ciudad.

Los grupos étnicos indigenas americanos tienen mu-
chas diferencias entre si, y algunos elementos co-
munes para quienes conservan parte de su cultura
ancestral (13), tales como: la relacién ancestral y es-
piritual con el territorio; una concepcién holistica de
su salud, en la cual ellos son una parte inmanente del
sistema en el que viven, y una relacién simbélica con
la musica (14,15), la danza, el territorio, las plantas y
los seres abidticos, y la cual es dificil de comprender
para el observador occidental promedio?'.

En sintesis, hay una historia de 500 afios de acultura-
cién, exclusién y colonialismo, con despojo de la tie-
rra, de la lengua, de las riquezas, de las creencias, de
los mitos®, de la medicina indigena tradicional, de lo
artistico, de la vida, de la fuerza laboral y de los dere-
chos como poblacion.

El principal método de colonizacién es imponer un
discurso o una narrativa oficiales que cambian el
sentido y el significado del grupo dominado sobre
su propia historia, sobre su manera de identificarse,
de verse y de entenderse, y, por ende, sobre el sen-
tido de sus practicas y sus significados culturales.

Desindizacion, representacion social y
uso de los elementos indigenas

Concretamente, en el siglo XIX se decide, por parte
del Estado colombiano, decretar el pais como una
nacién mestiza, castellana y catdlica, con la instruc-
cién de “desindizar” o desindigenizar la poblacién y
la cultura®; esto, sumado al hecho de que algunos
grupos étnicos, como los de Cota y Suba, en Cundina-
marca, reciben una mayor presién social, econémica

21 Comprendiendo que occidental es una categorfa colonialista hegeménica,
segin la cual los indios no pertenecen a ella, aunque geograficamente estén
en esa topografia.

22 En la perspectiva hegeménica dominante, se llama mito a toda narrativa
que no se corresponde con las versiones epistemoldgicas dominantes ni
con su capital cultural.

23 Parte de ese patrén cultural mestizo fue tratar de imponer el bambuco
como musica representativa nacional, por encima de muchas otras pre-
sentes en las diversas culturas del pafs (19).



84 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, niimero 1

y cultural, debido a que se encuentran cerca de las
grandes ciudades y a que sus miembros tienen tra-
bajo asalariado o estdn dentro del sistema educativo
clasico blanco aculturizante, todo lo cual hace que los
referentes indigenas que colonialmente imaginamos
como caracteristicos sean, en efecto, muy diferentes
de los “verdaderos” indigenas del siglo XXI (20).

En Suramérica se dio un mestizaje reforzado por mul-
tiples mecanismos sociales de exclusién, y que intenté
borrar las huellas de cultura indigena en lo cotidiano
y estratificé a los grupos indigenas en la sociedad
mestiza, de modo que los juicios de jerarquia que se
estructuraron dificultaron la distribucién del acceso a
los bienes y al capital global para esos grupos.

En lo descrito hasta aqui, hay una historia de desindi-
genizacién,; ser indigena fue rechazado, pues se ofrecia
abiertamente un mosaico mestizo (21,22), un esque-
ma de “raza cédsmica” con afiliaciones simultaneas
posibles, donde el blanco/mestizo se encontraba en el
centro, y en las margenes excluidas estaban lo negro y
lo indio; las fronteras se atravesaban hacia ser blanco,
estar en la medicina hegeménica, la cultura y la masi-
ca occidentalistas de influencia europea y las practicas
comunitarias de la gente del centro, “una mezcla de
elementos que daban una identidad” con una margina-
cion histoérica, étnica y cultural.

Como lo plantea Bourdieu, la representacién social
hegemodnica impuesta (es decir, la narrativa construi-
da de manera unilateral sobre la cultura dominada y
convertida por efecto del poder y la fuerza en la histo-
ria oficial) (16) permite etiquetar al otro como salvaje
y usarlo para el beneficio del dominador; sin embargo,
el control no es absoluto: en el mismo imaginario del
dominador aparecen dindmicas inconscientes, y, para
el caso, la lucha de poderes otorga una papel al indio
como sanador y posible “caja de pandora” para los
mismos problemas del colonizador.

Como ejemplo de lo anterior, y volviendo a lo plantea-
do por Taussig en Putumayo, desde su representacién
social (mapa de compresidn o narrativa), las enferme-
dades que el colono en su dindmica adquiere, como
consecuencia del abuso del indio y de su territorio en
las tierras selvéticas bajas, busca que le sean sanadas
por los indigenas de las tierras altas del valle de Sibun-
doy># (con las plantas que cultiva el indio de las tierras

24 Los indios poseen poderes ocultos: los del Sibundoy son pretendidamen-

bajas); en esta aparente contradiccién se encuentra la
fragmentacién de la representacién social del blanco
en su papel dominante Yy, a la vez, vulnerable.

Dentro de la medicina tradicional indigena, laimagen o
la representacién social que construyé el blanco sobre
el chaman? hace que se lo haya satanizado e idealizado
simultdneamente y de manera contradictoria. Es inte-
resante entender que hay una serie de disociaciones: 1)
la relacién que sostiene el indigena con sus plantas; 2)
la de los curas del pasado® y el presente, que ven sus
propios demonios en el indio, y 3) en el blanco/colono,
quien ve como fuente de sus males, y, a la vez, de sana-
cion, al indigena y a la misma selva que explota.

Desde mi propia narracioén, voy a plantear en un plano
metaférico la relacién que ilustra bien el encuentro de
grupos sociales distintos, con dos culturas diferentes:
en esta dindmica hay dos fantasias importantes desde
la representacién social del blanco/mestizo hacia el
indio y su cultura.

En una de ellas, la fantasia blanca busca en el indio
“la piedra filosofal” (robada a los salvajes), espera un
descubrimiento exitoso (de alguin elemento misterio-
so) que le revele la anhelada sabiduria, el producto
milagroso o la riqueza inusitada. La otra fantasia, a
la cual yo denomino “del aprendiz de brujo”? (23),
es la que fragmenta al otro (para el caso, al indio), lo
vuelve pedazos; pero luego cada pedazo cobra vida
propia y persigue al perpetrador (para el caso, el blan-
co/mestizo). En el choque de las dos culturas, la do-
minante fragmenta a la otra (la rompe, la roba, utiliza
su tierray dafia sus instrumentos, entre muchos otros
abusos), los pedazos empiezan a reverberar dentro de
la cultura dominante y, en una oda a la fragmentacién,

te superiores a los de las tierras bajas, quienes les suben el yagé, y los
primeros tienen mercado, fama, poder y manipulan a los de las tierras
bajas para que los sigan proveyendo de las plantas.

25 La misma palabra chamén es imprecisa, ya que corresponde a una cultura
de Siberia; los nombres para los sanadores variarfan segiin el grupo étni-
co amerindio: curaca, jeque (12), jaibana, mamo, entre otros; o abuelo,
como lo denominan los actuales indigenas del cabildo muisca de Cota.

26 Los cazadores de brujos, los frailes que persegufan en los indios a sus pro-
pios demonios, fragmentaban esos grupos étnicos y quedaban envueltos
en los mismos elementos. La cibernética de segundo orden (10) estaba la
memoria diabélica de los espafioles y no de los indios. El observador ve
lo que tiene en su mapa.

27 Por “aprendiz de brujo”, hago referencia al poema sinfénico compuesto
por Paul Dukas, sobre el escrito de Goethe, y llevada a la animacién por
Walt Disney y Leopoldo Stokovsky; en esta obra, un aprendiz de brujo
trata de deshacerse de un hechizo, que solo conocfa parcialmente, rom-
piéndolo en mil pedazos; y ahora cada uno de los pedazos lo persigue; en
psicoandlisis clésico, a eso se le llama fragmentacién, proyeccién e identifi-
cacién proyectiva, lo que corresponde a un proceso paranoide.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 85

unas partes atacan y otras partes sanan, pero son dos
caras de la misma moneda.

En la relacién de mapas o de representaciones socia-
les, generalmente el que domina impone un mapa so-
bre el otro (lo denomina); este control no es perfecto,
pues asi como en “el aprendiz de brujo”, parte de la
sangre le chisporrotea al dominador y empieza a trans-
formar, sin darse cuenta, el mapa dominante y termi-
na siendo contradictoriamente sincrético con este.

La medicina indigena, con la perspectiva blanca/
mestiza, aparece como uno de esos elementos chis-
porroteados que se van a quedar en el mapa o la
representacién dominante, y que terminaran transfor-
mandola de la misma forma como la musica de una
cultura colonizada (por ejemplo, es el caso de la in-
fluencia afro en los ritmos de América [24]) van trans-
formando a la otra dominadora.

Para ser mds claro, y refiriéndome a la musica, los
grupos étnicos, con los ritmos, las sonoridades y los
elementos musicales, hacen fusiones en las culturas y
originan nuevas narrativas musicales, como, por ejem-
plo, la salsa, el son, el jazz, el vallenato o la cumbia, en-
tre muchos otros; de la misma forma, es posible que en
las medicinas estemos en un campo de fusién o “hibri-
dacion” de diferentes saberes, sea que se les reconozca
0 no su origen (24,25).

El proceso de “hibridacién”?, para Garcia Canclini,
es una operacion epistemolégica en la que se com-
binan estructuras y practicas diferentes (con diversos
origenes), y generan asi nuevas estructuras, objetos y
practicas; de este modo, la cultura y la identidad de-
jan de ser un conjunto de rasgos fijos en un mundo
fluidamente interconectado (conexiones interetnias,
interclases e internaciones), para permitir la apari-
cién de diferentes versiones en cada una de sus ex-
presiones. Se requieren asi lecturas abiertas y plurales
para construir proyectos de convivencia; de hecho,
son bienvenidas en esta hibridacién las contradiccio-
nes con confrontacién y didlogo, los sincretismos, la
transculturacién y la fusién (26,27), lo cual es particu-
larmente claro en la musica®, como lo es también en

28 Garcfa Canclini hace toda una discusién para mostrar que si bien el tér-
mino hibrido proviene de la biologfa, los productos culturales de este son
ricos y fértiles, al contrario de su equivalente bioldgico.

29 La musica de fusién permite las mezclas de diferentes tonalidades, ritmos
y organologfas, los cuales toman una relevancia cada vez mayor en nues-
tro contexto social.

otras areas: por ejemplo, la gastronomiay la medicina
popular.

¢Qué aporta esta dindmica de “hibridaciones” o fusio-
nes a las practicas terapéuticas en los escenarios del
presente de la medicina en nuestras comunidades?

En la construccion del chamanismo con la representa-
cion social blanca/mestiza, aparecen las mezclas mas
extrafas: plantas sagradas, yagé, José Gregorio Hernan-
dez, la triple potencia y la Virgen, por nombrar algunos
elementos; es un sincretismo contradictorio, donde
unas partes conviven con las otras; unas veces se re-
fuerzan y otras veces se atacan. De esta misma forma,
el sanador puede ser simultdneamente perseguidor y vi-
ceversa, asi como lo benéfico se puede volver maleficio.

De manera muy diferente, la propia medicina indige-
na (desde la versién de los mismos indios°), en sus
ritos, es una integracién en la cual todas las activida-
des sanadoras llevan cantos, sonidos, ritmos y musi-
cas, sean estas producidas por instrumentos o por el
propio cuerpo, y son parte fundamental del proceso.
El performance tiene valor como una actividad indiso-
luble entre sonido, palabra, espiritualidad, conciencia,
uso de la planta y ambiente, y la sanacién se opera en-
tre el individuo, la comunidad, el cosmos, el territorio
y las fuerzas espirituales.

De la misma manera el territorio, lo espiritual y la con-
ciencia se conjugan y facilitan la emergencia de nuevas
vivencias o aprendizajes, y se constituyen asi en expe-
riencias sanadoras en los diferentes niveles descritos;
asi, por ejemplo, para muchas culturas indigenas, el
rito del yagé es el maestro del si mismo 3'de cada una
de las personas, en el ambito individual o colectivo, y
es el camino que se debe seguir en la construccién de
sujeto para encontrar respuestas®.

Otras plantas, segun la tradicién de cada grupo étni-
co, pueden hacer su aporte a este rito de apertura de
conciencia: por ejemplo, el tabaco (en preparacién de
Ambil o Ambira), la coca y el yopo, por nombrar solo
algunas de ellas (28).

30 La fuente primaria de esta afirmacién corresponde a mi tesis doctoral y a la
relacién que estableci en ese trabajo con sanadores de varios grupos indigenas.

31 Estoy introduciendo el término psicoanalitico de S{ mismo como un con-
cepto de conciencia ydica, en una estancia especial de identidad.

32 En palabras de los indigenas con los cuales interactué dentro de los ritos
del yagé, esta planta tiene el poder de “abrir las entendederas”: la planta
habla a quien entra en relacién con ella; es decir, conecta con las otras
dimensiones del ser; o sea, con la apertura de conciencia.



86 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, niimero 1

Descolonizacién, hibridacién y reetniza-
cion:uncambioenel camino, lacoyuntura
y la mimesis; la actuaciéon contrahegemé-
nicay la restitucion de derechos

En esta parte, veremos cémo los procesos sociales
llevaron voz y voto para los nuevos o diferentes sabe-
res, la aparicién de la voz de los otros, la contracultura,
la descolonizacién y la reetnizacion.

El modelo colonialista de entendimiento de la reali-
dad describe el mundo desde una posicién privilegia-
da (“hybris de punto cero”)®, que no es cuestionable
(29) y opera como un narrador omnisciente. En otro
lugar del panorama, hay una lectura mas critica (con
fuerte influencia desde las universidades surameri-
canas)?, que muestra la necesidad de descolonizar
la sociedad latinoamericana en todas las estructu-
ras, las formas y los fines; busca que los subalternos
cuenten su propia historia®*, que se descolonicen el
ser y el saber en un proyecto transformacional con
praxis critica, basado en los saberes ancestrales, y
que tiene ya, de hecho, un efecto politico claro en el
paradigma del estado boliviano de “vivir bien” y en
los movimientos indigenas del Ecuador que buscan
formular una “respuesta civilizadora alternativa que
sirva para la humanidad”, una de cuyas representan-
tes principales es Catherine Walsh, en un proyecto
politico epistemolégico (30,31).

Se plantea asi un modelo latinoamericano basado en
los saberes ancestrales, y en el cual la dindmica del
didlogo de saberes permita el posicionamiento de la
interculturalidad otra, la emergencia del pensamiento
fronterizo, y que el campo académico se represente
en la universidad transcultural, sin subordinaciones
coloniales del pensamiento.

En casi todos los lugares del mundo, en consonancia
con lo anterior, desde el periodo 1960-1970 aparecen
otras alternativas en diferentes campos del saber y

33 Se refiere Méndez Reyes a la posicién que pretende hacer puntos de vis-
ta sobre los demds, sin que ese mismo punto de vista, a su vez, pueda
tenerse como uno; es decir que toma la posicién de Dios o de narrador
omnisciente, y, desde ese punto cero del principio de las cosas, analiza
los dem4s entes, sin que pueda ser analizado por estos; el concepto fue
desarrollado, a su vez, por Castro Gémez, politélogo colombiano profesor
de la Pontificia Universidad Javeriana (PU]J).

34 Graciela Mazorco Iruteta es una profesora investigadora boliviana de la
Universidad San Simén de Cochabamba, Walsh de la Universidad Si-
mén Bolivar de Ecuador.

35 El planteamiento se presenta como “liberacién epistemolégica” para
Mignolo; como “epistemologia fronteriza”, para Boaventura Sousa San-
tos, o como “epistemologia del sur”, para Walsh (30).

de la identidad, relacionadas con la contracultura y
la emergencia de lo no oficial como valido y posible
(con posicionamiento politico e influencia en todos
los campos del saber, el arte y la ciencia); en nues-
tro pafs, para 1991, como consecuencia (en parte) de
ello y de las luchas sociales (21,22), se hace un ple-
biscito y se construye una nueva Constitucién Politica
Nacional para Colombia®; dicha Carta Magna incluye
y favorece los derechos de las minorias étnicas (par-
ticularmente, los de los grupos étnicos indigenas) y
ha sido la base para nuevas dindmicas sociales en la
restitucion de derechos; aqui es importante comentar
que este giro de las condiciones no solo se presentd
en Colombia, sino también en doce paises mas de la
region.

Se abre asf el pais a un marco multicultural, se pasa
de una nacién mestiza, con una lengua, una religién
y derechos politicos individuales, a un modelo plura-
lista que trata de ser incluyente (a pesar de sus mu-
chas contradicciones), con un cambio en lo politico y
lo identitario.

Es un giro en el que se pasa de un modelo de mixtura,
con unos componentes culturales de mosaico (de-
pendiendo de diferentes raices) y en cuyo centro se
encontraba el blanco/mestizo y en los extremos se en-
contraban los marginados por clase social histéricos y
culturales (negro e indio), a un modelo que, en teorfa,
es pluralista, con derechos sociales y colectivos, con
circunscripciones electorales especiales, que ofrece el
derecho a gobernar en sus territorios y el derecho a
ejercer sus practicas médicas, inmersos en un Estado
Social de Derecho.

De esa manera se estimula la patrimonializacién de
la diversidad cultural ante una imagen pluralista de
gobierno, lo cual ocurrié particularmente en la ciu-
dad de Bogota¥; para el caso de la comunidad indi-
gena de Cota, se busca una identidad genérica (ser
indigena) y una particular (pertenecer a la comuni-
dad muisca), con una competitividad de identidades
subalternas.

36 La Asamblea Nacional Constituyente incluyé a grupos indigenas como
el taita Lorenzo Muelas y a excombatientes guerrilleros como Antonio
Navarro Wolf, asi como a representantes de todas las estancias sociales
clésicas, como Alvaro Gémez Hurtado.

37 Cabe anotar el caso de los cabildos que estdn dentro de la ciudad de Bo-
gotd, como los de Suba y Bosa, entre otros que buscan emerger; estos han
tenido una importante participacién politica y cultural y son un aliado de
las diferentes administraciones, adem4s de los derechos especiales y como
ciudadanos que obtienen en la ciudad con esta militancia.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 87

Tomando como base a un autor cldsico sobre los gru-
pos étnicos y sus fronteras (32), se puede decir que el
grupo indigena tiene varias opciones: una, la opcién
de incorporarse mimetizandose (camuflandose en la
masa); otra, aceptar su estatus de minorfa y permane-
cer en la posible discriminacién, y la opcién tercera,
que fue la escogida al final y hasta el presente: acen-
tuar su identidad étnica y utilizarla para desarrollar
nuevas posiciones, e, incluso, propuestas politicas,
como en el caso del cabildo indigena muisca de Cota.

A esta opcién, que activamente se apropia de la di-
ferencia, que toma como base el “espejo colonial”
(representacién social) que tiene la sociedad otrora
mestiza sobre lo indigena, que se nutre de sus pro-
pias rafices y de las de los grupos étnicos indigenas
que tienen una alta valoracién a escala nacional por
su capacidad de curar, cercania a la naturaleza y pure-
za de sus costumbres, se le denomina mimesis (20).

|u

De esta manera, las personas que se encontraban en
marginalidad histérica, étnica y social rompen el si-
lencio, privilegian su componente indigena, y de esta
forma suben su estatus socioeconémico, en un proce-
so conocido como reindigenizacion o reindizacién.

El proceso que siguié el cabildo indigena muisca de
Cota se caracterizé por la busqueda de raices y sa-
beres indigenas dentro de su comunidad, y poste-
riormente fuera del territorio; en el estudio que he
adelantado como proyecto de tesis doctoral, encontré
que las raices de idioma, las representaciones socia-
les, la musica y otros elementos culturales estaban
casi ausentes en las personas mds ancianas de la
comunidad; persistieron, si, elementos ancestrales
en la alimentacién, el tejido de artesanias con fibras
extraidas del cerro del Majuy, el cultivo de plantas me-
dicinales y nutricionales y la cultura de la chicha, los
cuales fueron reforzados y privilegiados.

La nueva generacién (personas que hoy tienen menos
de 60 afios) busco, entonces, los elementos ancestra-
les en otros cabildos indigenas del pais; especialmen-
te, en La Chorrera (Putumayo) y en la Sierra Nevada
de Santa Marta, asi como en otros paises (particular-
mente, Bolivia), trayendo saberes médicos tradiciona-
les, epistemologia, musica, cultura y costumbres de
esos grupos étnicos y fortalecimiento politico en re-
des de cabildos nacionales e internacionales3.

38 El cabildo indigena de Cota ha sido en m4s de tres ocasiones sede de

En sus practicas comunitarias, la nueva generacion
performa rituales acompanados de toda la paraferna-
lia diacritica, como la musica y el vestuario; ademds,
crea espacios de comunicacién social e inclusion de
una configuracién mimética indigena en la comuni-
dad que llega a los @ambitos individual, familiar y co-
lectivo; reconstruye asf esta comunidad sus espacios
politicos de manera contrahegemonica, y en los cua-
les ellos son el centro y la fuente de su propia desco-
lonizacién (26,27,29-31) y trasformacién con nuevos
significados.

Para darle una denominacién al proceso, se podria
decir que se construyé una identidad neo-muisca, con
los saberes de otras culturas y el reforzamiento de sus
costumbres y sus saberes existentes (la reconstruc-
cién de la identidad de ser muisca); en palabras de los
cabildantes de la comunidad, “no se deberia llamar
proceso de reetnizacién, sino de revitalizacién de lo
indigena en la comunidad”.

Ante la circunstancia de los nuevos derechos, apa-
recen también nuevos recursos monetarios o la
posibilidad de manejarlos; estas situaciones, que an-
tiguamente fueron manejadas con sentido colectivo
comunitario o con identidad de grupo, aparecen aho-
ra como manzana de la discordia en comunidades que
estdn imbuidas atn de la individualidad de Occidente.

Con esta nueva condicién, por ejemplo, se otorgan
derechos de tierras o derechos econémicos como las
transferencias a los resguardos; en el caso particular
de Cota, esta asignacion econémica se convirtié en un
problema nuevo: la comunidad que otrora compar-
ti6, ante el desacuerdo sobre cémo gastar ese dinero
entré en conflicto, y uno de los comuneros, antiguo
gobernador indigena del resguardo, realizé un proce-
so que llevé a la comunidad a perder la condicién de
resguardo indigena+ (la comunidad habfa tardado 50
afios en conseguir ese reconocimiento).

encuentros nacionales indigenas, y tiene un peso importante dentro de
esa organizacién.

39 Comunicacién personal realizada en medio del proceso de retroalimenta-
cién del 24 de mayo de 2014.

40 El resguardo es una categorfa de la corona espafiola, pero en la Ley 89 de
1890 mantuvo ese mismo nombre como figura legal, pero sin los tributos
que tuvo en el pasado. Es esa condicién de calificacién étnica que le
permite un privilegio de manejo territorial, administrativo, econémico y
cultural, esta comunidad no tenfa la certificacién, lo cual se hizo eviden-
te en el conflicto descrito, y por ello fue suspendida. Hoy es reconocida
como “parcialidad indigena” y sigue buscando el reconocimiento a su
condicién de resguardo.



88 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, niimero 1

En palabras del mismo grupo, como leccién aprendi-
da de lo anterior, en uno de los procesos educativos
se dijo: “cuando la comunidad no esta organizada y
no sabe qué hacer con el recurso econédmico, el dinero
se vuelve un problema”.

Actualmente se adelanta un proceso para la recupe-
racion del estatus de resguardo indigena ante el Mi-
nisterio del Interior, asi como también, en paralelo,
se adelanta un proceso legal ante los jueces, por el
riesgo de perder el territorio que antiguamente fue co-
munitario; la historia parece repetirse, y asi la comu-
nidad puede ser, nuevamente, victima del despojo de
su lugar sagrado#.

Los derechos de los grupos étnicos, para el caso el del
cabildo indigena muisca (resignificado, reetnizado o
revitalizado) de Cota no se da solo en su territorio an-
cestral, sino en la reconstruccién de su cultura, en las
oficinas del Estado y en los estrados judiciales.

Curiosamente, al mismo tiempo que la Constitucién
favorecié la busqueda de derechos para los grupos
étnicos, se gestd, por otro lado, un esquema neoli-
beral de libre mercado que favorecié el crecimiento
del capital y la acumulacién en un orden mundial de
globalizacién, éptima coyuntura para que los grupos
econdémicos grandes (especialmente, las transnacio-
nales) se hicieran mds fuertes, y asi las luchas por los
derechos fueran mas contrastantes desde el esquema
de una Carta Magna que favorece, contradictoriamen-
te, las dos posiciones opuestas.

En general, el sistema que se desarrollé con la nueva
Constitucion busca ser incluyente, pero facilita, a su vez,
un esquema econdémico de libre mercado que favorece
la empresa privada, lo cual, aunado a la contrarrefor-
ma agraria hecha por los paramilitares y otras fuerzas
oscuras de poderosos capitales, termina aumentando
las desigualdades econdémicas; especialmente, en co-
munidades que estan en situacién de vulnerabilidad, a

41 La zona de la vereda llamada hoy dfa La Moya se encuentra en ries-
go de ser desalojada, por disposicién de un juez del Juzgado de Funza,
ratificada por el Tribunal Superior. El terreno corresponde al sitio ce-
remonial llamado Chunsu4, y el desalojo se intentd el 25 y el 26 de
marzo de 2014; por la movilizacién de esta comunidad, se logré que el
despojo se pospusiese un afio, durante el cual el cabildo buscard, nueva-
mente, pasar de ser una parcialidad indigena a ser otra vez un cabildo.
El grupo étnico ha elevado su peticion ante la Corte Pe-
nal Internacional, y se encuentra en espera de sus decisiones.
Este tipo de situaciones de conflicto de la comunidad producido por in-
tereses individuales sobre particulares, es considerado por la comunidad
una enfermedad, y la envidia, su manifestacién.

menos que esa comunidad se organice y encuentre me-
canismos para la restitucién de sus derechos.

La condicién descrita del resguardo indigena (como
es el caso del de Cota) lo puede hacer muy vulnerable
ante la debilidad juridica debida a la vaga definicién
que sobre el particular tiene el Estado, y asi presen-
tarse incoherencias, por lo cual se hacen “depuracio-
nes” frecuentes que les quitan la condicién juridica
de cabildo indigena a diferentes comunidades#. Los
criterios para la busqueda de rasgos caracteristicos,
o diacriticos, como los denomina Barth (32), de con-
dicién indigena (vestuario, idioma, territorio, cos-
tumbres) que en Colombia buscan las agencias del
Estado no tienen la claridad suficiente en un mundo
cambiante, y en muchas ocasiones se aplica el maqui-
llaje para no perder la condicién de derechos, al igual
que para exhibirlo a los turistas.

Existe asi, en el lenguaje del Estado colombiano, un
doble mensaje institucional: por un lado, se busca
que los grupos étnicos sean indigenas del siglo XVI
(en sus caracteristicas diacriticas), y, por otro, se bus-
ca que sean personas del siglo XXI (no comunidades,
cuando lo colectivo desde la cosmogonia indigena es
lo fundamental); ademds, no se puede borrar facil-
mente, como de un tajo, el proceso de 500 afios de
mestizaje y exclusién, y asumirse como un grupo ét-
nico ancestral del que la tradicién oral no dejé huellas
aparentes.

Ante estas situaciones, las comunidades hacen un
desarrollo performativo# donde se privilegian las
autenticaciones de las diferencias de las singula-
ridades culturales (por ejemplo, la reconstruccién
cultural“4) y la naturalizacién de las huellas raciali-
zadas, con lo cual se connotan positivamente la len-
gua, el vestido, las costumbres y la continuidad en
el tiempo y el espacio.

42 Como es el caso de la pérdida de condicién de resguardo para Chia y Bosa
en 1999, y para Cota en 2000.

43 El termino performativo, como ya se explicé, se origina de performance, el
cual es un anglicismo que se refiere a la puesta en escena o la actuacién;
resulta ser el elemento m4s importante y visible para los observadores;
es singularmente claro en el caso del arte y de las presentaciones, las
representaciones o las interpretaciones musicales, asi como en el rito de
sanacion.

44 Como ya se expuso, esta reconstruccién cultural ha llevado al cabildo de
Cota (particularmente) a establecer contactos con muchos otros grupos
étnicos indigenas y a rescatar de ellos elementos musicales, culturales y
médicos tradicionales de la Sierra Nevada de Santa Marta o de La Cho-
rrera, en Putumayo, e, incluso, en otros paises, como Bolivia o México.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... | 89

Como lo expresa Martinez, “la mimesis es un proceso
en el cual se inicia tomando esas huellas, haciéndo-
las visibles, vivencidndolas, y posteriormente ellas te
determinan y orientan el camino” (20); es valida asf
una reetnizacion (revitalizacién) muisca y construir el
camino con todos sus elementos.

El proceso de reindizacién conlleva la bisqueda de ca-
pitales culturales, saberes y alianzas con otros grupos
étnicos indigenas, con el fin de cumplir, principalmen-
te, los requisitos que exige el Estado, y asi adquirir
parcialmente los derechos perdidos durante siglos de
discriminacién racial y de exclusion.

La descolonizacién y la reindizacién son, en conjunto,
un proceso ideolégico y politico, en el cual se bus-
ca que lo que antes fue exclusién se convierta hoy en
ventaja de inclusidn, y se recuperen asi derechos de
ciudadano, la dignidad y el respeto.

Lo descrito es, a su vez, un desarrollo de los proce-
sos mundiales de la alternatividad que politicamente
se mueven desde hace medio siglo, permitirles a los
grupos étnicos que se adscriban a si mismos en esta
categorfa y que sean reconocidos por los otros (pero,
muy particularmente, por el Estado colombiano), y
lograr asi la anhelada visibilizacién sociocultural y la
adquisicién de derechos.

En suma, se puede decir que se ha roto el silencio
histérico; que desde los territorios latinoamericanos
hay un posicionamiento y una respuesta descolonial;
dicha respuesta es activa y se basa en los saberes
ancestrales y en sus principios. En su epistemolo-
gia, ha hecho un desarrollo tan valido como el anti-
guo colonial en sus territorios, y con tanto derecho
a gobernarse a sf mismos como lo hacen ellos (los
europeos) en sus propios esquemas, los cuales pue-
den ser revisados, y no necesariamente compartidos
y aceptados, tanto en el campo cultural como en el
de la medicina.

Una pregunta actual y pertinente: ;es el
colonialismo un fenémeno superado?

El colonialismo es algo que sucedié de manera ma-
siva en distintos momentos de la historia de la hu-
manidad; un grupo o una cultura dominante ejercen
poder sobre un dominado, le imponen condiciones
y usan los recursos del segundo desde las necesida-
des del primero.

Mediando entre estos dos polos o actores comple-
mentarios, estdn los sistemas de representacién en-
tre otros aspectos; prima casi siempre el marco de
referencia del colonizador o dominador (que es la voz
escuchada, por ser, generalmente, quien escribe la
historia y las narrativas oficiales).

El mapa del mundo que tienen en la cabeza los co-
lonialistas, para cualquiera de las épocas y de sus
procedencias, y lldmense estos espafioles, franceses,
ingleses o gringos, en las diferentes partes del mun-
do, es un lodo epistémico que les impide reconocer
al otro como a un igual, como a un ser humano; se
le aplica asi al colonizado una categoria o un nom-
bre: negro, indio u otro, segtin como se lo considere,
y que, finalmente, es una categorizacién politica y dis-
criminatoria definida.

Con una perspectiva paralela, la medicina alternativa,
la humanidad y la apertura a diferentes formas de
entender el mundo se relacionan, politica y temporal-
mente, con la descolonizacién, con los procesos de
contracultura y con la revolucién y la diversidad onto-
l6gica y antropoldgica® que se movieron en el mundo,
especialmente, desde la década de 1960. En concor-
dancia con Bourdieu, al cambiar la imposicién de las
reglas, muchos de los conocimientos y las condicio-
nes adquirieron un nuevo rango, e, incluso, fueron
privilegiados (16).

El concepto de humanidad es ahora superior al con-
cepto de civilizadores (cultura y civilizacién en el
colonizador, y barbarie en el colonizado); disminu-
ye la condicién de dominacién y se reconoce paula-
tinamente a las etnias nativas como poseedoras de
conocimiento y creativas, con validez y diferencia (re-
lativismo cultural). Las estructuras hegemonicas de
poder se empiezan a transformar, y dentro de dichos
procesos se retiran los europeos de las colonias.

Con el retiro de las potencias extranjeras de los terri-
torios, empieza a aparecer (o, tal vez, a hacerse ma-
nifiesto de manera mas clara) un colonialismo interno
(discriminacién por clase o por etnia) ahora en los
paises que otrora fueron colonizados, y se conside-
ra en esta etapa que quienes detentan ciertas identi-

45 Sin embargo, la antropologfa misma estaba enferma de colonialismo des-
de su nacimiento; fue una estrategia de conocimiento sobre los grupos ét-
nicos colonizados que brindaba la informacién necesaria para perpetuar
el sometimiento, y que en la actualidad, ya con autonomfia epistémica,
revolucioné su propio origen.



90 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, niimero 1

dades y saberes son superiores y ejercen un poder
sobre quienes no los poseen; las élites del poder, del
Estado o de la educacién establecen diferencias por
elementos raciales o culturales; especialmente, en
poblaciones victimas de desplazamiento forzado por
motivos econdmicos o de violencia politica.

De nuevo, el conflicto de clases se encuentra en el dm-
bito politico y se opera una lucha entre lo hegeménico
y la contracultura, y en algunas circunstancias se pre-
tende establecer esta ultima como dominante, mas
que como una forma de diversidad.

En el andlisis de este fenémeno del colonialismo y
el poder, la lengua*® ocupa un lugar importante en la
comprensién de las dindmicas que siguen esta lucha
(Jakobson, Lacan, Saussure); las representaciones
sociales o mapas constituyen la cultura presente en
una comunidad, y ella, finalmente, estructura la reali-
dad como un lenguaje (sea digital o analdgico [9,17]);
con estas dindmicas, se le asigna un sentido y signifi-
cado a cada una de las transacciones que se le impo-
nen a la gente, y de esta manera se valida en la practica
cotidiana la cultura impuesta a través del lenguaje.

Parte de esta dindmica del lenguaje se hace manifies-
ta en la denominacién misma del proceso social que
estamos analizando, y aparecen preguntas: ¢Cudl es
la forma politicamente correcta de llamar el proceso?
(reetnizacidn o revitalizacién) ¢Cémo serfa mejor de-
nominar al grupo étnico? (muiscas o neomuiscas);
¢Cémo llamar a su condicién politico-administrativa?
(cabildo o parcialidad indigena); y de la misma ma-
nera, ¢quiénes son competentes para autorizar a una
cultura a existir o para validar su existencia? ¢Y desde
cudl representacion social se autorizan a si mismos
para hacerlo?

Cada una de estas respuestas implica un posiciona-
miento politico-epistemoldgico, y el Estado colombia-
no mismo no tiene claridad ante ello.

46 Es pertinente plantear, en concordancia con Bourdieu, que unos grupos
sociales se favorecen por la cultura y los saberes que heredan a sus hijos
(el efecto arrow), y que los capitales globales (especialmente, los cultura-
les) marcan diferencias en oportunidades.

47 Un claro ejemplo de ello es el uso en Bogot4, o en las diferentes regiones
de Colombia, de frases en las cuales se hace un énfasis en la raza o en la
regién de procedencia, a manera de insulto.

48 No en vano, la corona espafiola prohibié los lenguajes indigenas en sus
dominios (para el caso, fue proscrito el mhuysqubum).

49 Para Lacan, el Inconsciente se halla estructurado como un lenguaje
(33) y los cambios en el lenguaje determinan los cambios en el incons-
ciente, y viceversa.

Conclusiones

La practica terapéutica cultural como
promotor de la reindigenizacién

La medicina tradicional indigena (saberes, pro-
cesos y procedimientos ligados a la salud) y la
musica (entendida como una narrativa “corporo-so-
noro-musical” [34], y no como una interpretacién de
instrumentos) han sido dos de los elementos que
otorgan identidad cultural, se trasmiten por tradi-
cioén oral y, de manera particular, han sido ejes cen-
trales en el proceso de descolonizacioén, reetnizacion
y restitucién de derechos.

Estos dos elementos han sido seguidos particular-
mente por mf a lo largo de los ultimos dos afios, en
el acompafiamiento que he llevado a cabo con esta
comunidad en mi proyecto de tesis doctoral.

La comunidad reetnizada muisca de Cota tiene a mé-
dicos tradicionales que construyeron su papel y se
formaron en medio de afios de trabajo con otras cul-
turas, y que ejercen su funcién como tal dentro de la
comunidad.

En el ejercicio como “abuelo”, o sanador, se integran
el performance, la actuacion, el uso de las plantas, la
conciencia, la espiritualidad, el canto, la musica y el
territorio (en especial, el lugar sagrado [Chunsud]);
todo, de una forma sincrética que puede tener contra-
dicciones (vista desde afuera), aunque, en todo caso,
muchas menos que las que tiene el mismo saber sa-
nador ejercido por el blanco con su medicina hegemo-
nica de herencia europea.

En su actividad ritual sanadora, realizada en grupo, el
“abuelo” es, de nuevo, un sacerdote con vestuario es-
pecial blanco, con musica itinerante (de flautas, tam-
bores, maracas, sonajeros y arménicas), con el canto,
con la waira sacha y otras plantas que son agitadas,
sopladas o quemadas y una conciencia sanadora que
ofrece su papel en el territorio ancestral conectado
con su ley de origen.

En los procedimientos de sanacién del territorio, de
la comunidad, en los circulos de palabra o en la sa-
nacién de personas en particular, se ejerce cada diay
con cada accién un proceso comunitario de revitaliza-
cion de lo indigena en ese territorio ancestral y sagra-
do por tradicién oral.



Reflexiones sobre multiculturalidad, grupos étnicos, practicas terapéuticas y movimientos de reindigenizacion... |91

Es una cultura particular, en la cual la salud es un ba-
lance donde participan lo corporal, lo mental, la co-
munidad, la naturaleza, las relaciones con la musica,
la madre naturaleza, el corazén, el espiritu y la ener-
gfa. De la misma forma, en el dmbito comunitario, el
bienestar depende de la conciencia del papel social de
cada uno de los miembros y de su adaptacién a esas
funciones.

La medicina tradicional indigena (préctica terapéuti-
ca cultural) promueve la cultura y la reetnizacién (re-
vitalizacién de lo muisca) al construir, estructurar y
reforzar historias compartidas, tales como la ley de
origen (relacién con el padre espiritual y la madre na-
turaleza), el tejido o “canasto” de |a red de relaciones
sociales, cognitivas y espirituales, la busqueda de re-
cuperacién de lo comunitario y la lucha contra el ego
(primacia de los intereses individuales sobre las nece-
sidades de la comunidad), visto como el origen de la
mayorfa de los problemas y de las enfermedades.

La medicina tradicional ejercida en el territorio muis-
ca de Cota resignifica a su comunidad reetnizada
y cumple un papel vital dentro de ella; de la misma
manera, es requerida por personajes externos a la
comunidad, que buscan en esa préctica respuestas a
sus problemas de “salud”, aunque desde referentes
muy distintos de los que tienen los colonos resena-
dos en el inicio del escrito, o de los referentes de los
miembros mismos de la comunidad; tal vez, no ha
terminado aun, en nuestras representaciones sociales
y mentales, la “blsqueda de la piedra filosofal” de la
sanacién u otras fantasias en el seno de las comuni-
dades indigenas.

Referencias

1. Wiesner L. Etnografia Muisca: el resguardo de Cota.
En R. Arango, E. Sédnchez, Los pueblos indigenas de
Colombia [internet]. 1997 [citado 2013 feb. 26]. Dis-
ponible en: www.banrepcultural.org/blaavirtual /geo-
grafia/geohum2/muiscai.htm.consultado

2. Wiesner LE. Historia y produccién del resguardo
indigena de Cota (Cundinamarca) 1538-1876. Bo-
gotd: Tesis; 1981.

3. Wiesner LG. Supervivencia de las instituciones
Muiscas-el resguardo de Cota (Cundinamarca).
Maguaré. 1987:235-259.

4. Houghton Mifflin edition. Webster’s Il new river-
side university dcitionary. New York: The Berkely
Publishing group, 1984.

5. Stake RE. Qualitative case studies. En NK Denzin,
YS Lincoln. The SAGE handbook of qualitative re-
search. Sage publcations inc, 2005. p. 443-66.

6. Do prado L, De Sousa M, Monticelli M, et al. In-
vestigacién cualitativa en enfermeria. Metodologia
y didéctica. Washington: Paltex, 2013.

7. Do prado M, De Sousa M, Carraro T. Investigacién
cualitativa en enfermerfa: contexto y bases concep-
tuales. Washington: Paltex; 2008.

8. Taussig M. Chamanismo, colonialismo y el hom-
bre salvaje. Un estudio sobre el terrory la curacién.
2da. Ed. Popayan, Cauca, Colombia: Taller editorial
Universidad del Cauca; 2012.

9. Watzlawick P, Ceberio MR. Ficciones de la realidad.
Realidades de la ficcién. Espafia: Paidds; 2008.

10.Mejia . Perspectiva de la investigacién social de
segundo orden. Cinta de Moebio. 2011;14:1-12.

11. Pérez M. Resefia de “Los indios medievales de fray
Pedro de Aguado: construccién del idélatra y es-
critura de la historia de una crénica del siglo XVI”
de Jaime Humberto Borja Gémez. Fronteras de la
historia. 2006;11:466-9.

12. Martinez F. Cultura y salud prehispanicas. Tunja:
Academia Boyacense de Historia; 2010.

13. Pedraza H. Ambiente, cultura y espiritu, una mi-
rada a lo invisible. Bogota: Cuadernos CAR N°21,
2003.

14.Pinzén C, Sudrez R. Otra américa en construccion,
medicinas tradicionales, religiones populares. Bo-
gotd: Instituto Colombiano de Antropologia; 1991.

15. Aretz |. Sintesis de la etnomusica en américa lati-
na. Caracas: Avila Editores; 1981.

16.Bourdieu P. Identidad y representacién, elementos
para una reflexién critica de la idea de regién. En
P. Bourdieu, Lenguaje y poder simbdlico. Cornwall:
Polity Press; 1991. p. 720-8.



92 | Investigaciones en Seguridad Social y Salud | Enero-junio de 2015, volumen 17, nimero 1

17. Watzlawick P. El lenguaje del cambio. Barcelona:
Herder; 1983.

18. Instituto Caro y Cuervo. Diccionario y gramatica
Chibcha. (MS Gonzalez, Trad.) Bogotd: Biblioteca
Ezequiel Uricochea; 1987.

19.Wade P. Entre la homogeneidad y la diversidad: la
identidad nacional y la musica costefia en Colom-
bia. En MV Uribe, E Restrepo, Antropologia en la
modernidad: identidades, etnicidades y movimien-
tos sociales en Colombia. Bogota: Instituto Colom-
biano de Antroplogia; 1997. p. 61-91.

20.Martinez S. Poderes de la mimesis, identidad y
curacion indigena muisca de Bosa. Bogota: Edi-
ciones Uniandes; 2009.

21.Chaves M. Desdibujamientos y ratificacién de las
fronteras etnico-raciales: mestizajes y reindianiza-
cién en el pie de monte amazénico Colombiano.
En O. Hoffmann, MT. Rodriguez, Los retos de la
diferencia. los actores de la multiculturalidad entre
México y Colombia. México: Publicaciones de la
Casa Chata; 2007. p. 341-61.

22.Chaves M, Zambrano M. From blanqueamiento to
reindigenizacién: Paradoxes of mestizaje and mul-
ticulturalism in contemporary Colombia. Rev Eur
Est Latinoam Caribe. 2006;80:5-23.

23. Disney W, Stokovsky L. (Direccién). El aprendiz de
brujo, poema sinfénico dentro de la pelicula Fanta-
sia [Pelicula], 1940.

24.Acosta L. Musica y descolonizacién. La Habana:
Editorial Arte y Literatura; 1982.

25. Stokes M. Music and the global order. Ann Rev An-
thropol. 2004;33:47-72.

26.Garcia Canclini N. Interculturalidad e hibridacion
latino. México: Universidad Auténoma Metropoli-
tana de Iztapalapa; 1999.

27.Garcia Canclini N. Noticias recientes sobre hibri-
dacién. Rev Transcult Mus. 2003;7.

28.Evans Schultes R, Raffauf R. El bejuco del alma, los
médicos tradicionales de la Amazonia colombiana,
sus précticas y sus rituales. Bogota: Fondo de Cul-
tura Econdmica; 2004.

29.Méndez Reyes |. Universidad, decolonizacién e in-
terculturalidad otra. Més alla de la “hybris de pun-
to cero”. Rev Filosofia Univ Zulia. 2013;66-86.

30.Mazorco Iruteta G. La decolonizacién en tiempos
de Pachakutik. Polis. 2010;9:219-42.

31. Walsh C. ¢Qué conocimiento(s)? Reflexiones sobre
politicas de conocimientos, el campo académicoy
el movimiento indigena ecuatoriano. Boletin ICCI.
2001;3.

32.Barth F. Los grupos étnicos y sus fronteras. La
organizacién social de las diferencias culturales.
Introduccién. México D.F.: Fondo de Cultura Eco-
némica; 1976.

33. Lacan ). La instancia de la letra en el inconsciente o
la razén desde Freud, en Escritos 1. Buenos Aires:
Editorial Siglo XXI; 2003.

34.Benenzon R. Aplicaciones clinicas de la musicote-
rapia. Buenos Aires: Lumen; 2000.

Recibido para evaluacién: 19 de enero de 2015
Aceptado para publicacién: 30 octubre de 2015

Correspondencia

Leonardo Morales Herndndez
Hospital de Meissen

Calle 60 Sur # 8K-13

Bogotd, Colombia
leoaph2007@gmail.com



